
RISS – Zeitschrift für Psychoanalyse

Editorial
Lacanitverstan? Lehren nach Lacan
Artur R. Boelderl, Peter Widmer

RISS – Zeitschrift für Psychoanalyse, 101 (2026): Lacanitverstan: LACANsLEHREN, S. 7–12.

DOI: 10.21248/riss2025.101.100
ISBN: 978-3-911681-03-2
ISBN (E-Book): 978-3-911681-04-9
ISSN: 1019-1976
eISSN: 2944-0122
Veröffentlicht: 26. Januar 2026

Diese Veröffentlichung, bis auf ausdrücklich gekennzeichnete Ausnahmen, steht unter der Creative-Commons-
Lizenz »Namensnennung-Share Alike 4.0 International« (CC BY-SA 4.0). Der Text der Lizenz ist unter https:
//creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode.de abrufbar. Eine Zusammenfassung (kein Ersatz) ist
unter https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.de nachzulesen.

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode.de
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode.de
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.de


Lacanitverstan?
Lehren nach Lacan

Artur R. Boelderl, PeterWidmer
Johann Peter Hebels bekannte Kalendergeschichte Kannitver-
stan (1809) zeigt auf, dass aus der Situation des Antworten-
müssens – in die die Leser1 des literarischen Textes sich ge-
stellt sehen wie mutatis mutandis die Psychiater gegenüber
den Patienten und im Ausbildungszusammenhang die Ler-
nenden – nicht auch die Fähigkeit des Antwortenkönnens
folgt, so wenig wie das Verstehen in dem Sinne auf das
Nichtverstehen folgt, dass es dieses gleichsam restlos ersetz-
te.2 Gerade wenn der Text, der Analysant, der Lerngegen-
stand kein Fremder (mehr) ist, weil wir angefangen haben,
ihn zu verstehen, bleibt er doch ein Anderer. Anders gesagt:
In dem Maße, wie wir ihn verstehen, verstehen wir ihn auch
nicht (und nicht etwa nur noch nicht) – wir missverstehen ihn
nicht, sondern er entzieht sich radikal unserem Verstehen.
»[A]uf dem seltsamsten Umweg kam ein deutscher Hand-

werksbursche in Amsterdam durch den Irrtum zur Wahrheit
und zu ihrer Erkenntnis.« So fasst der Autor von Kannitver-
stan selbst dessen Inhalt im zweiten Satz zusammen. In der
folgenden Geschichte, die die Wahrheitssuche des Lehr-
lings beschreibt, entspricht – so scheint es zumindest –
der Wissenszuwachs des Protagonisten (jene nachweisliche,
d.h. messbare Einsicht, zu der er im Laufe der Erzählung ge-
langt) ziemlich genau der idealtypischen Erkenntnis im Sinne
einer dem hermeneutischen Paradigma Jaspers’scher (und
anderer) Prägung verpflichteten Psychotherapie: Die Wahr-
heit, zu der er gelangt – jene »Moral von der G’schicht«, ihr

7

Ed
ito

ria
l

 



»Sinn«, auf den der literarische Text die Leser sozusagen mit
der Nase stößt und der mit jenem konvergiert, den Lernende
nach der ersten Lektüre in aller Regel zielsicher herausfin-
den und worauf Lehrende daher mit methodisch vielleicht
verschiedenen, sachlich aber gleichsinnigen didaktischen
Mitteln abzielen – lautet: Sei glücklich und zufrieden mit
dem, was du hast, denn im Tod sind Arm und Reich gleich!
Just diese moralische Einsicht steht indes unter der für die
Kalendergeschichte titelgebenden Kautele des »Kannitver-
stan«, des Nichtverstehens – das sich, vom Handwerksbur-
schen als Eigenname des vermeintlichen Besitzers von Haus
und Schiff und nachmaligen Leichnams (miss-)verstanden,
mit gleichem Recht auch als Eigenname dieses Protagonis-
ten selbst auffassen lässt, qua Titel gleichsam als Legen-
de für die kurze Erzählung überhaupt. Die Erkenntnis, man
könnte sagen: der objektiv feststellbare Lernfortschritt des
Handwerksburschen, wird vom selben literarischen Text, der
sie uns der Sache nach unzweideutig zu verstehen gibt, in
ein und demselben Schriftzug nach allen formalen Regeln
der (Dicht‐)Kunst gleich wieder durchgestrichen, eingeklam-
mert, als frag-würdig hingestellt.
Darüber sehen die Lesenden/Lernenden mit an Sicherheit

grenzender Wahrscheinlichkeit hinweg – zugunsten der er-
wähnten Moral, die der Text hermeneutisch insinuiert. Da-
bei weist dieser genügend Stellen auf, in denen er sich
als Schrift in Erinnerung ruft, d.h. in seiner Materialität als
Ensemble von Signifikanten, die nicht von sich aus noch
mit irgendeiner extern zu begründenden Notwendigkeit auf
ein Signifikat verweisen. Die beiden einander stets über-
lagernden Dimensionen des Verständlichen und Nichtver-
ständlichen kreuzen einander in Hebels meisterlicher Ge-
schichte ganz materialiter: nicht nur schriftlich, sondern auch
(schrift-)bildlich dort, wo sich die beiden Sprachen, deren
Kenntnis/Unkenntnis am Ursprung der hermeneutischen Bre-
douille des Protagonisten steht (die ihm selbst freilich ent-
geht), auf der Ebene der Signifikanten treffen: »[…] end-

8



lich (kam) er an den Meerbusen, der da heißt: Het Ey, oder
auf deutsch: das Ypsilon.« Nun ist Het Ey indes gerade auf
Deutsch eben nicht das Ypsilon, sondern das Y, der griechi-
sche Signifikant, ein Fremdkörper im deutschen Alphabet
(den die Schulkinder bis vor kurzem noch – oder gar nach
wie vor? – bei ihrer ersten Alphabetisierung als das »fremde
i« kennengelernt haben); auf Deutsch ist het Ey vielmehr un-
weigerlich das Ei, so wie es auf Englisch das eye ist, also das
Auge (mit dem uns hier, mitten in Hebels Text, unversehens
Georges Bataille und mit ihm Roland Barthes zuzwinkern).
Als »fremdes i« – das in eins damit das i des Fremden reprä-
sentiert, ganz zu schweigen von dessen »I« (sprich: »ei«),
seinem »ich« also … – ist das Y zugleich kein Buchstabe,
sondern ein Bildzeichen, das (gleichsam phallisch invertiert)
den Meerbusen mehr an-zeigt, veranschaulicht, illustriert, als
dass es ihn sprachlich zum Ausdruck brächte. Het Ey gehört
somit unzweifelhaft zur lalangue im Sinne des späten Lacan.
Was Hebels Text uns literarisch lehrt (wenn er uns denn

etwas lehrt), ließe sich daher so ausdrücken: Wer verstan-
den hat, hat nicht verstanden. Wenn Lacan in seiner Leh-
re selbst beansprucht hat, stets didaktisch zu sein, liegt sol-
che Didaxe psychoanalytisch gesehen diesseits der Verständ-
lichkeit nach Maßgabe von Hebels Kannitverstan. Lacanit-
verstan, Lacans notorische »Unverständlichkeit«, so gradu-
ell verschieden sie sich zwischen den Seminaren und den
Schriften darbietet, bildet den methodischer Aspekt einer
dezidiert didaktischen Absicht seines psychoanalytischen
enseignement, die über weite Strecken implizit bleibt, an
entscheidenden Punkten aber umso deutlicher hervortritt.
So ist Lacans Vortrag am 10. November 1967 im Dienste
der »Ausbildung des Psychiaters und… Psychoanalyse« im
Hôpitale Sainte-Anne nicht nur situativ didaktisch (er redet
vor Azubis der Psychiatrie), er weist Didaktik zugleich als
eigentlichen Inhalt dieser Lehre aus, wenn er betont, dass
»man sich nicht mal vorstellen kann, wie sehr ich in mei-
ner Lehre didaktisch bin«3. Wie Schüler im Allgemeinen,

9



so verstehen auch und besonders diejenigen, die im Begriff
sind, sich für den medizinischen Umgang mit »Verrückten«
vorzubereiten, nicht etwa zu wenig von dem, was ihnen –
sei’s vom Lehrer, sei’s vom Patienten/Klienten/Analysanten
– vorgelegt wird, sie verstehen zu viel. Lehrer und Schüler
fokussieren beinahe ausschließlich auf diejenigen Aspekte
des Lehrens, die sich dem Verstehen im Sinne der wissens-
mäßigen Erfassung von Inhalten erschließen. Das setzt aber
eine Formatierung des Gesagten zum Verständlichen voraus.
Diese Modellierung ergreift den Lehrinhalt, die Lehrperson
und die Lernenden. Als Vereinheitlichung, die der Institution
Universität als gleichsam unhintergehbares Strukturmoment
inhärent ist, entzieht sie sich weitestgehend individuell als
auch kollektiv der Aufmerksamkeit.
Ihre Tugend findet Lacans psychoanalytische Didaktik,

wie angedeutet – hierin anderen »dunklen« Autoren wie
Heidegger vergleichbar –, eher im Fragen als im Antworten.
So ist bei Lacan nicht einfachhin vom Begehren des Analyti-
kers die Rede, es geht vielmehr um die Frage nach diesem
Begehren, danach, ob, wie und wo sich solches Begehren
als Frage äußert. Dass dies auch und vielleicht insbesondere
in Situationen der Lehre bzw. des Unterrichts der Fall ist –
auch, aber nicht ausschließlich, wo die Psychoanalyse selbst
Gegenstand ist –, steht außer Zweifel und bildet den ge-
meinsamen Grund der in diesem Heft versammelten Beiträ-
ge. Sie reagieren auf die Beobachtung, dass der Themenbe-
reich »Didaktik nach Lacan« vergleichsweise wenig erforscht
ist und kaum diskutiert wird, zumal im deutschsprachigen
Raum; allgemein kann mit Fug und Recht von einer gewis-
sen Unsicherheit gesprochen werden, die im Hinblick auf
die Vermittlung der (insbesondere Lacan’schen) Psychoana-
lyse einerseits und auf deren Anwendbarkeit in didaktischen
Zusammenhängen andererseits besteht. Wenn Lacan im Be-
zug auf seine Schriften sagt, er schreibe nicht, um verstan-
den zu werden, lässt sich konjizieren, dass er so schreibt,
wie er lehrt, und dass beide Akte darauf zielen, etwas zu be-

10



wirken, was sich nicht auf Verstehen reduzieren lässt resp.
sich nicht im Verstandenhaben erschöpft. Dass eine Auffas-
sung von Unterricht als Wissensvermittlung selbst dort, wo
sie traditionelle kognitive Wissensbestände durch praktische
Kompetenzen ersetzt hat, dadurch massiv herausgefordert
wird, liegt auf der Hand. Wie sähe also eine Didaktik aus,
die mit dem Unbewussten rechnet, welche Alternativen zu
herkömmlichen Ansätzen hätte sie zu bieten, die von einem
seiner selbst immer und überall transparenten Subjekt der
Lehrenden wie der Lernenden ausgehen? Auf welche Wei-
se ließe sich in die Lehrerbildung die (Selbst-)Befragung von
Studierenden nach ihren Wahrnehmungen integrieren, wie
die Sensibilisierung für Übertragungs- und Projektionsvor-
gänge leisten? Lacan lehren und lacanianisch lehren bilden
im Hinblick auf diese Ziele zwei verschiedene, aber glei-
chermaßen zu berücksichtigende Abhänge der Frage nach
einer spezifisch psychoanalytischen Didaktik.
Die Verfolgung dieser Frage in unserem Heft verläuft ent-

lang dem Desiderat einer pädagogischen Ethik des Realen
(Borer), die das Genießen und die symbolische Kastration in-
tegriert, der Betonung des Rätsels als einer produktiven Me-
thode in der psychoanalytischen Lehre (Kadi), einer Evalua-
tion der Institutionellen Pädagogik als probater Anwendung
Lacan’scher Einsichten im konkreten schulischen Unterricht
(Manz), der Diskussion verdrängter Affekte und ihrer Rolle
sowie der Bedeutung des Anderen im Prozess künstlerischen
wie didaktischen Zeigens (Pazzini, Widmer), der Entkoppe-
lung von Wissen und Wissbegierde im Dienste des Genie-
ßens als Mittel zur Beförderung von Emanzipation und (schu-
lischer wie allgemein-gesellschaftlicher) Institutionalisierung
(Tupinambá) sowie der Erörterung von didaktischen Mög-
lichkeiten nach Maßgabe einer Ethik der Begegnung zwi-
schen Lehrenden und Lernenden im Falle des Scheiterns von
Jugendlichen ungeachtet solcher Bemühungen (Weber).

11



1. Mit dem generischen Maskulinum
ist hier wie im Folgenden das Fe-
mininum mitgemeint.

2. Johann Peter Hebel, Kannitverstan,
in ders., Gesammelte Werke. Kom-
mentierte Lese- und Studienausga-
be in sechs Bänden, hg. v. Jan
Knopf, Franz Littmann, Hansgeorg
Schmidt-Bergmann, Esther Stern,
Göttingen 2019, Wallstein, III: Ka-
lendergeschichten, 140–142.

3. Siehe Marcus Coelen, Ju-
dith Kasper, Karl-Josef Pazzini,
Alexandre Wullschleger (Hg.),
RISS+ – »An die Psychiater«. Do-
kumentation eines Vortrags von
Jacques Lacan in der Pariser Kli-
nik Sainte-Anne vom 10. November
1967 nebst einigen Kommentaren,
Hamburg 2020, Textem.

12


