
RISS – Zeitschrift für Psychoanalyse

Artikel
Wo ist der Klassenfeind? Ein filmanalytischer Zugang zu einer pädagogischen Ethik des
Realen
Jonas Borer

Anhand der Analyse des Films Klassenfeind wird gezeigt, dass ein fetischistisches Verständnis des der
SpracheEntgehendendazu führt,Widersprüchlichkeiten inFilmanalyse, PolitikundPädagogikzuver-
leugnen. Durch die Filmanalyse, film- und autoritätstheoretische Überlegungen und eine Gegenüber-
stellung von Klassenfeind und Der Club der toten Dichter wird gezeigt, dass gewisse Entfremdungspro-
zessemitunter sinnvoll sind. Schließlichfindet sich einAusblick auf einepädagogische»EthikdesRea-
len«.

By analysing the film Klassenfeind (Class Enemy), it is shown that a
fetishistic understanding of what escapes language leads to a di-
savowal of contradictions in film analysis, politics and pedagogy.
Through film analysis, considerations of film and authority theory
and a comparison ofClass Enemy andDead Poets Society, it is shown
that certain processes of alienation are sometimes useful. Finally,
there is an outlook on a pedagogical »ethics of the real«.

A travers l’analyse du film L’ennemi de classe (Class Enemy), il est
montré qu’une compréhension fétichiste de ce qui échappe au lan-
gage conduit à nier les contradictions dans l’analyse du film, la po-
litique et la pédagogie. A travers l’analyse du film, des réflexions
sur la théorie du cinéma et de l’autorité et une comparaison ent-
re L’ennemi de classe et Le cercle des poètes disparus, il est montré que
certains processus d’aliénation sont parfois judicieux. Enfin, on tr-
ouve un aperçu d’une «éthique du réel» pédagogique.

RISS – Zeitschrift für Psychoanalyse, 101 (2026): Lacanitverstan: LACANsLEHREN, S. 97–110.

DOI: 10.21248/riss2025.101.100
ISBN: 978-3-911681-03-2
ISBN (E-Book): 978-3-911681-04-9
ISSN: 1019-1976
eISSN: 2944-0122
Veröffentlicht: 26. Januar 2026

Diese Veröffentlichung, bis auf ausdrücklich gekennzeichnete Ausnahmen, steht unter der Creative-Commons-
Lizenz »Namensnennung-Share Alike 4.0 International« (CC BY-SA 4.0). Der Text der Lizenz ist unter https:
//creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode.de abrufbar. Eine Zusammenfassung (kein Ersatz) ist
unter https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.de nachzulesen.

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode.de
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode.de
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.de


Wo ist der Klassenfeind?
Ein filmanalytischer Zugang zu einer
pädagogischen Ethik des Realen

Jonas Borer
»Semiotics, not optics, is the science that
enlightens for us the structure of the vi-
sual domain. Because it alone is capable
of lending things sense, the signifier alone
makes vision possible. There is and can be
no brute vision, no vision totally indepen-
dent of language.«1

»What is most deeply sought by desire in
the phantasy cannot be given in the regis-
ter of the image.«2

Rok Bičeks slowenischer Film Klassenfeind kann als einer der
besten die gegenwärtige (pädagogische) Ideologie beschrei-
benden Filme angesehen werden.3 Die Klassenlehrerin Nuša
(Maša Derganc) ist schwanger, ihre Vertretung, Robert Zupan
(Igor Samobor), übernimmt die Klasse. Sofort nachdem er sei-
ne Deutschlektionen gestartet hat, gestaltet sich die Beziehung
zwischen Zupan und seinen Schülerinnen und Schülern schwie-
rig. Sabina (Daša Cupevski), ein abgesehen von ihrem Können
am Klavier unscheinbares Mädchen, begeht Selbstmord, nach-
dem sie mit Zupan allein in einem Zimmer gesehen wurde.
Nachdem Zupan die Klasse informiert hat, wird er zu deren
Feind, dessen Opferung verlangt wird, um alle Probleme der
Klasse zu lösen. Alle, die Schülerinnen und Schüler, die Rekto-
rin, die anderen Lehrpersonen, die Schulpsychologin scheinen
überfordert mit der Situation. Eine Gruppe von Schülerinnen
und Schülern aus Zupans Klasse beginnt gegen diesen zu rebel-
lieren, nachdem er der Klasse nur wenig Zeit gegeben hat, um

97

 



Sabina zu trauern. Schließlich kommt es zum Handgemenge,
Zupan wird körperlich angegriffen. Am nachfolgenden Eltern-
abend wird klar, dass die Erwachsenen genauso überfordert mit
der Situation sind wie ihre Kinder. Zupan verteidigt den Angriff
seines Schülers und kritisiert die Wortmeldungen der Eltern.
Am Ende des Schuljahrs hält Zupan eine längere Rede vor seiner
Klasse. In der letzten Szene des Films ist die Klasse auf Klassen-
fahrt. Zupan ist nicht dabei. Sabinas Geist sucht diese letzten
Bilder des Films heim.

Während der Lehrer John Keating (Robin Williams) in Peter
Weirs Der Club der toten Dichter4 seine Schüler dazu auffordert
zu genießen (sein Motto ist Carpe diem!),5 steht Robert Zupan,
der Lehrer aus Klassenfeind, für eine andere Art Autorität, in der
Jacques Lacans »ne pas céder sur son désir« und eine Ethik des
Triebs Begehren und Genießen verknüpft.Carpediem!),6 DieKas-
trationsangst, die Zupans symbolische Autorität offensichtlich
auslöst – der Hinweis auf Existenz jenseits der scheinbar au-
thentischen und damit ziemlich das Gegenteil des (perversen,
kastrationsverleugnenden) Genießens, das Keating von seinen
Schüler_innen fordert – ist etwas, das heutzutage kaum mehr
erscheint, und dies, obwohl Bildung lange undenkbar war oh-
ne diese, man denke nur an Hegel, bei dem Bildung ohne Ent-
fremdung undenkbar ist. Ohne die Gefahr zu verkennen, einer
phantasmatischen Konstruktion der Vergangenheit zu erliegen,
in der Kastration und Entfremdung (in größerem Maß) existiert
hätten, ist es vielleicht möglich, einen Unterschied zwischen ei-
ner »Gesellschaft des Verbots« und einer »Gesellschaft des Ge-
nießens« zu kennzeichnen.7 Ob die Autoritätsinstanz verbietet,
kastriert, droht – und gewiss damit das Begehren anstachelt, die
Phantasie eines durch Transgression erreichbaren Objekts über-
haupt erst genießbar macht8 – oder ob diese direkt zum Genie-
ßen auffordert und diesen Bereich direkt in die Realität zu holen
meint, zeitigt Konsequenzen für den pädagogischen Bereich.

Wenn sich heute in den Klassenzimmern viel mehr »Keatings«
als »Zupans« finden, beginnen sich die Konsequenzen dieses
pädagogischen Stils langsam zu manifestieren. Trotzdem sind
die Gefahren einer Pädagogik, die Genuss verlangt, noch we-
nig analysiert. Der Film Klassenfeind macht genau das. Als bil-
dungsphilosophischer Text in Filmform zeigt er, dass das Genie-

98



ßen jedweden pädagogischen Ort heimsucht. Wenn das heim-
gesuchte Schulhaus im Der Club der toten Dichter exorziert und
in eine Institution, die Genießen offenlegt, verwandelt wird, ist
das Schulhaus beiKlassenfeindwiederum unheimlich: ein Ort, an
dem alle verängstigt darauf achten, ja nicht das objet a zur Er-
scheinung zu bringen. Ein Ort, der sich auf Fetische stützt.

Damit ist nicht nur der Inhalt des Films charakterisiert, son-
dern auch die Form. In einer Schlüsselszene findet sich Zupan
durch mehrere Lautsprecher – akusmatische Geräte und damit
Fetische9 – mit der Stimme der rebellierenden Schülerinnen und
Schüler konfrontiert. Wie kann die Lehrperson reagieren, welche
Art von Autorität kann sie ihren Schülerinnen und Schülern ge-
genüber ausüben? Findet Zupan eine Lösung in seiner Rede am
Ende des Schuljahrs? Findet sich hier eine emphatische Verteidi-
gung der symbolischen Kastration, die scheinbar nicht nur den
Reiz des Fetischs relativiert, sondern den Weg zum Genießen des
Begehrens eröffnet? Zupan spricht über das immer funktionie-
rende System, das von seinen Schülerinnen und Schülern ange-
griffen worden ist. Und man ist sofort versucht, Lacans Verdacht
zu zitieren, dass die sich revolutionär gebenden Studentinnen
und Studenten des Mai ’68 eher nach einer neuen Autoritäts-
instanz suchten denn nach einer tatsächlichen umsetzbaren Art
von Freiheit – und dies am Ende im wohlwollenden, ja fordern-
den Blick des »Regimes« auf das Genießen der Studierenden en-
dete.10 Wenn Zupan dann zu seinen Schülerinnen und Schüler
sagt, dass sie »wie ein Stein in einem Fluss, den das reißende
Wasser nicht kümmert« sein könnten, kann man schlicht nicht
nicht an Lacans »Knochen im Halse [gorge]« denken, an seine Be-
schreibung des Verhältnisses von Subjekt und objet a, die beide
im Symbolischen »nicht geschluckt« werden können.11

Obwohl sowohl Stimme als auch Blick, beides Modi des objet
a, jenseits des Signifikanten sind, ist es unmöglich, zum visuel-
len und auditiven Bereich vorzustoßen, ohne durch die Signifi-
kantenordnung hindurchzugehen. Will man jene direkt zu fas-
sen kriegen, verdeckt man das objet a und erhält Fetische.12 Die
mise-en-scène und die Kameraarbeit zeigt nie Solidarität mit den
rebellierenden Schülerinnen und Schülern. Im Gegenteil ist die-
se viel näher an Zupans Emphase des frustrierenden Begehrens.
Oft sieht man Zupan, wie er aus dem Fenster schaut, man sieht

99



ihn eine Fotografie betrachten – seine Geliebte, sein Geliebter?,
das Publikum wird es nie erfahren. Man sieht ihn in einem Raum
gemeinsam mit Sabina, vielleicht die zweite Schlüsselszene des
Films, die so wunderbar das Žižek’sche Konzept des Interface
zur Darstellung bringt, die phantasmatische Rahmung des eige-
nen Begehrens.13 Das phantasmatische Bild im Bild wird durch
den Türrahmen dargestellt, durch den das Publikum Zupan und
Sabina in flagranti erwischt, nachdem eine andere Schülerin die
Tür öffnet. Deren angeregtes Begehren – man weiß nicht genau
was die beiden im Zimmer getan haben – wird vom Publikum
geteilt, die Dimension des Genießens erscheint. Zupans Genie-
ßen wird jedoch nicht gezeigt. Zupan scheint zunächst gar nicht
zu genießen, und damit berühren ihn weder die Provokationen
seiner Schülerinnen und Schüler noch die der anderen Lehr-
personen. Nur in zwei Szenen findet sich eine Anspielung auf
sein Genießen. Saša (Tjaša Železnik), die attraktive Sportlehre-
rin, bringt ihm einen Kaffee in sein Büro. Sie wird aber von Zupan
abgewiesen, als sie ihm einen Besuch eines klassischen Konzerts
vorschlägt. Zupan macht sich lustig über sie, weil sie nicht zwi-
schen »klassischer Musik« und »El Clásico«, dem Fußballmatch
zwischen FC Barcelona und Real Madrid, zu unterscheiden weiß.
Die zweite Szene zeigt Zupans Ärger, als Zdenka (Nataša Barba-
ra Gračner), die Rektorin, ihn duzt. Beide Vorfälle illustrieren ei-
ne Übertretung der professionell-symbolischen Grenze, Zupan
reagiert mit Hohn und Wut. Das könnte nun implizieren, dass
es tatsächlich einen »privaten« Zupan gäbe. Aber der Film ver-
wahrt sich, einen solchen vorzuführen (was die Phantasie eines
»privaten Zupan« allerdings wiederum stützt). Was Zupan tat-
sächlich zu genießen scheint, ist eine Form von aus der Zeit ge-
fallener symbolischer Autorität. Wenn das mit einem Appell zur
Rückkehr dieser Autorität einherginge, einem nostalgischen Ap-
pell, der den Herrn dem zeitgenössischen Experten vorzieht, wä-
re der Film ein Produkt konservativer Ideologie. Meiner Meinung
nach macht der Film aber gerade das nicht. Das Zeigen eines
»aus den Fugen« geratenen Lehrers verweist nicht nur auf eine
Kritik zeitgemäßer Autorität – die vor allen Dingen männliche
Phantasie eines wirklich pädagogischen Führers, die notwen-
digerweise mit der unbefriedigenden Funktion der Erziehungs-
expertinnen und -experten erscheint –, sondern auch auf ei-

100



ne Autorität, die einem emanzipatorischen Begehren Rechnung
trägt. Eine Autorität, die unser »Unbehagen in der Kultur« an-
ders punktiert, eine, die ihre eigene Funktion nicht verleugnet,
wie es viele Experten und Lehrpersonen mit dem Verweis auf ihr
Wissen tun, eine Autorität, die uns von uns selbst auf eine gute
Art entfremdet.

In der letzten Szene, der von einer herumgeisternden Sabina
heimgesuchten Klassenfahrt, ist Zupan nicht dabei. Alle Versu-
che aus ihm einen Feind zu machen, sind gescheitert. Nur das
Vernichten des Feindes verspräche die Rückkehr zum Normal-
zustand. Das ist vielleicht eine der wichtigsten Einsichten des
Films: die Tatsache, dass der Klassenfeind nicht existiert. Er ist
nur da, wenn an seine Funktion durch die Schülerinnen und
Schüler, die Eltern und das Kollegium appelliert wird, um das
unheimliche objet a zu verdecken. Der dem Film seinen Namen
gebende »Klassenfeind« gesellt sich damit zu Freuds »Urvater«
und Kierkegaards »Kaminfeger« – das die Ordnung gleichzeitig
(als Phallus/Herrensignifikant) prägende, (als Fetisch vermeint-
lich) schließende und nie zum Ende kommen lassende Element
(objet a).14 Oder um eine andere Figur heranzuziehen: Es ist, als
wäre »Lenin (nicht) im Klassenzimmer«. Im von Žižek wieder-
gegebenen Witz ist ein Bild mit dem Titel »Lenin in Warschau«
an einer Kunstaustellung präsentiert. Darauf zu sehen ist Lenins
Frau, Nadeschda Krupskaja, im Bett mit einem jungen Mitglied
des Komsomol. An der Ausstellung fragt ein verwirrter Kunst-
enthusiast, wo denn nun Lenin in diesem Bild zu finden sei,
worauf der Ausstellungsführer trocken erwidert: »Lenin ist in
Warschau.«15 Der Fehler, den der Kunstinteressierte begeht, hat
Konsequenzen für den Titel des hier analysierten Films, der im
Film selbst nie vorkommt. Laut Žižek erwartet der Fragende zwi-
schen Titel und Bild den Abstand von Signifikant und Signifi-
kat. Er meint, der Titel spräche vom Bild aus sicherer Distanz. Im
Witz hingegen sei der Titel auf der gleichen Ebene wie das Bild
zu finden, der Abstand sei dem Bild immanent, weil Nadeschda
Krupskaja nicht tun könnte, was sie im Bild tut, wäre Lenin eben-
falls in ihm dargestellt.16 Damit ist Lenin das Element, das die
Ordnung stört – das Techtelmechtel seiner Frau mit ihrem Ge-
liebten – und diese gleichzeitig konstruiert, ja diese als Herren-
signifikant durch seine Nichtanwesenheit autorisiert und nach-

101



träglich abschließt. Ohne seine dem Bild den Titel gebende Ab-
senz hätte die Bettszene nicht stattfinden können.

Der Titel von Klassenfeind muss ebenfalls auf einer Ebene mit
der Filmdiegese gelesen werden. Nur durch diesen ist es mög-
lich, den Film korrekt zu deuten, nicht weil er erklärt, sondern
weil durch ihn klar wird, was ausgespart ist, und damit den Film-
inhalt überhaupt erst möglich macht. Der (Klassen-)Feind ist
immer der nach außen projizierte Fetisch, der den inhärenten
Widerspruch verdeckt.17

Damit erhält man die Grundstruktur der heutigen Ideologie:
Phantasmatisch konstruierte Instanzen des Genießens – Feti-
sche – scheinen ein der Realität eher angemessenes Verständ-
nis (und gleichzeitig ein Mehr an Genießen) zu ermöglichen. Die
Verlockung des Jenseits vergangener, vor allem durch und mit
Sprache vorangetriebener Versuche winkt. Kurz, eine vitalistisch-
intuitionistische Ideologie. Eine Ideologie, so erzählt man sich
zumindest, ohne Stepppunkte, die, immanentistisch verstanden,
immer zu per se zu kritisierenden Herrensignifikanten werden
müssen.18 In Klassenfeind äußert sich diese Ideologie in drei Di-
mensionen:

1. Auf formaler Ebene, als »poststrukturalistische« Filmana-
lyse. – Der bildliche Bereich wird als Jenseits des sprachlichen
analysiert und verspricht damit diesem zu entgehen. Mit He-
gel könnte man schreiben, dass der iconic turn nur möglich war,
weil er sich seinerseits auf Signifikanten stützte, um diese Wen-
de zu beschreiben19 – nur weil sie sich auf Signifikanten stützen,
können das »Körperliche«, »Affekte« als völlig der Sprache ge-
genüber anderes erscheinen, sie werden zum definierbaren S2,
der große Andere ist nicht länger durchgestrichen. Das Reale als
Mangel in der Signifikantenkette wird falsch übersetzt zu Feti-
schen (−ϕ), zum letzten Ding, das man in der Flucht vor dem
Realen sieht. Entgegen dem eigenen Anspruch und nach wie vor
sich auf die symbolische Struktur stützend, erscheint folgender
Satz:

S1 : »Authentische Filmanalyse ist«
→ s(A) : »nicht abhängig von Sprache«.

102



2. Politisch, in der »postideologischen« Massenanalyse von Zu-
pans Klasse und des Lehrpersonenkörpers. – Sobald jede Lehr-
person ihr Genießen zeigen will und Genießen von ihren Schüle-
rinnen und Schülern verlangt, wird das Symbolische nicht zu ei-
ner Utopie gegenseitiger Anerkennung, sondern zu einer imagi-
nären Arena sich vernichten wollender Feinde (man denke an die
erfolgreiche Hunger Games-Reihe oder die Popularität sog. Batt-
le Royal-Videospiele, die beide diese Arena zu ihrem Prinzip er-
hoben haben). Mit der gewichenen Entfremdung verschwindet
sogleich auch jeglicher Rückzugsort. Politik, einst reserviert für
den gemeinsamen Kampf für ein Allgemeines, verkommt zu ei-
nem Instrument, alles das eigene Genießen Irritierende zu zer-
stören. Der Feind als imaginärer Doppelgänger muss vernichtet,
nicht anerkannt, geschweige denn als Argumentationspartnerin
oder -partner wahrgenommen werden, oder:

S1 : »Authentische Politik ist«
→ s(A) : »nicht abhängig von einem

sich entfremdeten Bereich«.

3. Pädagogisch, in der »postautoritären« Beziehung zwischen
Lehrpersonen, Schülerinnen und Schülern. – Sobald jegliche
Form von Autorität sofort dekonstruiert werden und jeder Her-
rensignifikant als Zeichen eines individuellen Begehrens er-
scheinen muss, wird dieser nicht verschwinden, sondern in viel
anspruchsvollerer Weise wiederkehren. Die »anale« Überich-
Lehrperson (John Keating) ist weit mehr in der Lage, ihr Subjekt
zu traumatisieren, als es die kastrierende, symbolische päd-
agogische Autorität vermochte, weil sie die Schülerinnen und
Schüler als Fetische verwendet, als Instrument für ihr eigenes
Genießen. Wenn dies bei Schülerinnen- und Schülerseite durch-
aus auch Lust erzeugen kann – was jeder Perverse sait bien, mais
quand même verleugnet –, steht dieses Vorhaben offensichtlich
jedem Versuch entgegen, sich von dieser Autorität zu emanzi-
pieren. In der perversen Beziehung ist der Andere nie durchge-
strichen,20 jedwede Provokation gegen diesen stärkt nur seine
Autorität. Ob man nun seine Anerkennung oder seine Vernich-
tung wünscht, es spielt keine Rolle, unbewusst ist man ihm
ausgeliefert, oder:

103



S1 : »Authentische Autorität ist«
→ s(A) : »nicht abhängig von Signifikanten«.

Die Freiheit des getriebenen Subjekts, die Freiheit »zu genießen,
was man nicht hat«,21 ist nicht denkbar, beruft man sich auf ei-
ne nicht durchgestrichene Instanz – aufs Bild jenseits der Signi-
fikantenordnung, auf einen anderen, der sich nicht selbst ent-
fremdet ist, auf eine Autorität, die nicht autoritär scheint. Nur
wenn das Subjekt akzeptiert, dass da kein großer Anderer war-
tet, ist nicht nur eine Filmtheorie, eine Politik, sondern mitunter
auch eine Pädagogik des Realen möglich.

Die nun fortgeführte Analyse von Klassenfeind wird uns ge-
nau zur Grenze einer Pädagogik des Realen führen, zur Grenze
des von Zupan artikulierten pädagogischen Begehrens und einer
pädagogischen Ethik des Genießens, welche dem Film letztlich
doch abgeht.

Autorität verstanden als Signifikant, als Herrensignifikant ei-
ner struktural linguistischen Ordnung, bedeutet, dass nichts Au-
ßersprachliches – etwa als Charisma konstruiert (im Sinne Max
Webers) – diese Autorität stützt. Wenn etwas solches erscheint,
dann nur als den Autoritätsmangel verdeckende Phantasie. Nun
ist aber in Spielfilmen die Lehrperson keineswegs so dargestellt.
Vielmehr erscheint sie meist als charismatischer Führer, der
mehr Wert auf Genießen als auf den Unterricht legt. Die kine-
matische Traumfabrik inszeniert diese Phantasie. In der Phan-
tasie erscheint das traumatische Reale, die Antwort auf die Fra-
ge: »Che vuoi?, was willst Du von mir?«, die gleichzeitig die ei-
gene Freiheit und den Schrecken vor dieser anzeigt. Vergleicht
man nun die zwei als Phantasmen konstruierten Lehrpersonen
aus den Spielfilmen, John Keating und Robert Zupan, lässt sich
diese Ambivalenz wunderbar analysieren. Während Keating für
die perverse Realisierung der Phantasie und die gegenwärtige
Ideologie steht, ist sein Doppelgänger Zupan anders. Wenn bei-
de Antworten (S2) auf den Herrensignifikanten »Ein guter Leh-
rer ist« (mit dem point de capiton »nicht ein normaler Lehrer«)
sind, entspräche Keating −ϕ, Zupan S(��A). Keating lässt einen
Fetisch für den Anderen erscheinen, Zupan nur einen mangel-
haften Signifikanten. Bei aller Kritik anDerClub der totenDichter,

104



aufgrund der strukturalen Unmöglichkeit, S2 zur Erscheinung
zu bringen, muss man den Film dennoch für seinen analytischen
Wert schätzen. Er zeigt, dass in der Phantasie – in einem Spiel-
film und in der Phantasie der Schüler Keatings – tatsächlich ei-
ne Instanz jenseits des Symbolischen erscheinen kann und dass
diese Instanz mit viel libidinöser Energie, großer Sehnsucht und
Leidenschaft besetzt wird.

Bei unkritischer Betrachtung des Films könnte es scheinen, als
wäre Zupan – auch er ist eine Lehrperson, die aus dem Lehrper-
sonenkörper heraussticht – eine Wiederkehr des Lehrers alter
Schule, jemand, der mit dem gebührenden Abstand seiner Po-
sition nach Respekt verlangt, Verbote ausspricht, Wert auf Höf-
lichkeiten legt und seine Schülerinnen und Schüler streng zu be-
urteilen weiß. Wie bei Keatings Klasse kommt es auch bei Zu-
pans zu einem Selbstmord. Während aber der Selbstmord von
Neil Perry (R. S. Leonard) aufgrund eines Widerspruchs zwi-
schen seinem Begehren (er will Schauspieler werden) und den
Vorstellungen seines Vaters (K. Smith, er will, dass sein Sohn
Arzt wird) geschieht, bringt sich Sabina (D. Cupevski) um, weil
sie von ihren Eltern adoptiert wurde und das nicht zu bewäl-
tigen weiß. Während Neil Perry von Keating dazu angestachelt
wird, seinem Begehren zu folgen, ja, endlich zu genießen, for-
dert Zupan von Sabina, dass sie ihr Begehren ernstnehme, oh-
ne ihr aber zu sagen, wie das genau passieren könnte. Wäh-
rend Keatings Schüler ihn verteidigen, greifen Zupans Schüler
ihn an. Während Keating keine Rede am Schluss halten kann,
macht Zupan das ausführlich. Während Keating seinen Schü-
lern am Ende rät, nicht gegen Autoritäten zu kämpfen, fordert
Zupan in seiner Abschlussrede seine Schülerinnen und Schüler
zum Kampf gegen die Ordnung auf. Keating muss am Schluss ge-
hen, Zupan macht das freiwillig etc. Man könnte noch viele wei-
tere Verdoppelungen und Verschiebungen beschreiben.

Während beide Lehrer die verdeckte Herrschaft im »Diskurs
der Universität« aufzeigen, wird Keatings Autorität gewünscht
und unterstützt von seinen Schülern. Zupans Autorität, die we-
niger auf sein Genießen als auf das Funktionieren von Symbolen
rekurriert – deshalb das Wertlegen auf Höflichkeiten, seine Di-
stanz, seine Verachtung gegenüber den anderen Lehrpersonen
im Kollegium – wird radikal in Frage gestellt, ihm wird Nazismus

105



vorgeworfen, auch weil die Schülerinnen und Schüler meinen, er
habe mit Sabina etwas angestellt. Wenn Keating mit der Leiden-
schaft des den Signifikanten Entgehenden für die Signifikanten
kämpft – Gedichte sind seine Passion –, agiert Zupan mit der Lei-
denschaftslosigkeit der Signifikanten für das diesen Mangeln-
de – die Freiheit des Subjekts. Allerdings erlaubt nur die Struk-
tur das Entdecken des eigenen Begehrens und damit zum freien
Subjekt zu werden. Selbstentfremdung versus Selbstverwirkli-
chung. Er nutzt den Herrensignifikanten, seine Autorität als Leh-
rer zur Befreiung des Subjekts, indem er diesen am Schluss frei-
willig aufgibt, weil er grundlos, rein symbolisch ist. Keating ver-
leugnet seinen Herrensignifikanten, gerade weil er diesen durch
einen Fetisch endgültig gefunden zu haben scheint, da ein au-
thentischer Lehrer für ihn kein Lehrer mehr ist, sondern ein »Ka-
pitän«, ein »Befreier« usw., kurz eine asymbolische Privatper-
son. Das, was wir heute in vielen Schulen sehen. Damit wird der
Herrensignifikant und mit ihm die Ordnung stabilisiert, weil der
Platz für Kritik, die Leerstelle des vermissten Signifikanten (S2)
für immer verworfen ist.

Bei Keating wird der Herrensignifikant des Lehrpersonenfilms
»Ein guter Lehrer ist« mit dem Stepppunkt »kein Lehrer« ge-
schlossen, bei Zupan endet er im Stepppunkt »keine Privatper-
son«. Beides ist nicht richtig, beides nicht verallgemeinerbar,
weil der Ort des Mangels,S2, verneint wird. Aber der Stepppunkt
Zupans verdrängt S2 nur zeitweise, er verwirft ihn nicht. Trotz
der mit dem Herrensignifikanten »guter Lehrer« verbundenen
Phantasie Zupans – dem Wertlegen auf symbolische Höflichkei-
ten – ist es mit Zupan möglich, einen Zugang zu S2 zu finden,
weil das Begehren im Subjekt bestehen bleibt. Bei Keating ist
dieser Zugang und damit das Subjekt für immer verloren.

Mir scheint es sinnvoll, den Herrensignifikanten zu nutzen,
um den Platz des vermissten Signifikanten nicht zu überse-
hen, und damit zu erkennen, dass der Herrensignifikant letzt-
lich grundlos ist. Keatings Weg zu beschreiten, aus dem Herren-
signifikanten eine asymbolische, genießende Autoritätsinstanz
zu machen, stabilisiert nicht nur die Ordnung in ihrem Bestehen.
Weil kein Platz für Kritik mehr vorhanden ist, verwehrt er uns
auch in einer fundamentaleren Weise unsere Freiheit – was üb-

106



rigens der beinahe unangreifbar scheinende Trump als Zwilling
Keatings, der Politiker, der keiner sein will, wunderbar zeigt.

Zupan undKlassenfeind in Gänze scheinen eine Illustration der
Maxime »ne pas céder sur son désir« zu sein. Der Schritt von einer
Ethik des Begehrens zu einer Ethik des Triebs bleibt aber wohl
offen. Zu sehen, dass letztlich auch der phantasmatische Rah-
men des objet a relativiert werden darf – im Falle Zupans das
Wertlegen auf symbolische Professionalität, die ihm ex negativo
Genießen ermöglicht, als Ärger oder Hohn bei einer Übertretung
– und damit das an diesen angelehnte Begehren zum Genießen
werden kann, dass, wie es Alenka Zupančič so schön schreibt,
aus dem »That’s not it« aller dem objet a nicht entsprechenden
Objekte letztlich das »That’s not it« des objet a wird, scheint im
Film nicht ersichtlich.22

Wie so vieles im Film ist es aber doch angedeutet, nämlich in
der oben erwähnten Schlüsselszene: Zupan erklärt gerade der
Klasse den Unterschied von Passiv und Aktiv in der deutschen
Sprache. Im ersten an der Wandtafel stehenden und im Aktiv for-
mulierten Satz (»Ich öffne das Fenster«) sei »das Fenster« das
grammatikalische Objekt. Im zweiten, passiv konstruierten Satz
(»Das Fenster wird geschlossen«) sei es nun Subjekt. Während
Zupan dies erklärt, hört man durch den Lautsprecher fünf Schü-
lerinnen und Schüler seiner Klasse Anschuldigungen gegen ihn
vorbringen. Genau als er auf Deutsch das Wort »Objekt« aus-
spricht, (ihm bricht beim Unterstreichen der Wörter »das Fens-
ter« die Kreide), ertönt im Lautsprecher das slowenische Wort
»prêdmet«, »Objekt« also. Durch einen Schnitt, das Thema von
Zupans Unterricht und den Umstand, dass durch ein Objekt, den
Lautsprecher, kommuniziert wird, entfaltet sich die ganze Am-
bivalenz des Begriffs Objekt. Zupan ist merklich irritiert ob des
Zusammentreffens seines Beispiels mit der Rede der revoltie-
renden Schülerinnen und Schülern. Als er dann aber im Beispiel
zum passiven Modus wechselt, »das Fenster« also zum Subjekt
des Satzes wird, spricht er »Subjekt« beinahe enttäuscht aus.

Man könnte diese Szene nun so deuten, dass Zupan, der Leh-
rer, der durch die Dimension des Begehrens den »Tod des toten
Vaters«, die genießende Autorität eines Keating, ungeschehen
machen will, letztlich nicht mit dem »Mangel des mangelnden
Objekts« umgehen kann. Wenn nun in der Ethik des Realen tat-

107



sächlich das noumenale objet a ins Pathologische fällt und sich
damit zeigt, dass auch dieses scheinbar so erhabene Objekt nicht
einmal Fetisch, nicht einmal Stück Dreck, sondern letztlich ein-
fach ist,23 kann man es auch aufgeben.24 Und wäre dies nicht die
Lektion, die noch über diejenige des vielleicht im Begehren nach
einer neuen Form des Humanismus steckengebliebenen Zupan
hinausgehen würde?

1. Joan Copjec, Read My Desire: Lacan
against the Historicists, London 2015
[1994], Verso, 34.

2. Richard Boothby, Freud as Philoso-
pher:Metapsychologyafter Lacan, Lon-
don 2011, Routledge, 275.

3. Klassenfeind [Razredni sovražnik], 112
min, Regie: Rok Biček, Triglav Film
2013. Informationen zum Film findet
man hier: https://www.trigon-film.
org/de/movies/Class_Enemy [letzter
Aufruf am 10.12.2023].

4. Dead Poets Society, 128 min, Regie:
Peter Weir, Touchstone Pictures
1989.

5. Vgl. Todd McGowan, The End of Dis-
satisfaction? Jacques Lacan and the
Emerging Society of Enjoyment, Alba-
ny, NY 2004, SUNY Press, 41ff., und
Alenka Zupančič, A Perfect Place to
Die: Theatre in Hitchcock’s Films, in
Slavoj Žižek (Hg.), Everything You Al-
waysWanted toKnowaboutLacan (But
Were Afraid to Ask Hitchcock), London
1992, Verso, 73–105.

6. Siehe dazu Zupančič, Ethics of the Re-
al: Kant, Lacan, London 2000, Verso.

7. Vgl. McGowan, End of Dissatisfaction,
2ff.

8. Vgl. Peter Widmer,Die Lust amVerbo-
tenen und die Notwendigkeit, Grenzen

zuüberschreiten, Freiburg 1991, Kreuz-
Verlag.

9. Wie Mladen Dolar schreibt: »Letzt-
lich gibt es so etwas wie Deakusma-
tisierung nicht« (His Master’s Voice.
Eine Theorie der Stimme, übers. v.
Michael Adrian, Bettina Engels, Ber-
lin 2014, Suhrkamp, 95). Während
der Erfinder des »acousmêtre«, Mi-
chel Chion, meinte, dass es möglich
sei, diese enigmatische Instanz, z. B.
eine Off-Stimme, zu verorten, wider-
spricht ihm Dolar, weil: »Es muss
noch ein anderes Objekt als das Fe-
tischobjekt geben« (ebd.) – natürlich
das objet a. Wir sind deshalb nie in
der Lage die Stimme zu verorten, das
objet awiederum wird durch Fetische
verdeckt: −ϕ

a
, vgl. Žižek,The Plague of

Fantasies, London 2008 [1997], Verso,
105; Russel Sbriglia (Hg.), Everything
You Always Wanted to Know about Li-
terature but Were Afraid to Ask Žižek =
SIC, 10, Durham, NC 2017, Duke Uni-
versity Press, 125f.

10. Vgl. Jacques Lacan, Die Kehrseite der
Psychoanalyse. Seminar XVII, hg. v.
Jacques-Alain Miller, übers. v. Hans-
Dieter Gondek, Wien 2023, Turia +
Kant, 271f.

11. Es scheint, der sprichwörtliche »bo-
ne in the throat« wurde von nie-
mand anderem als Žižek hinzugefügt
(er holt seinen »Knochen« bei Lacan,
Subversion du sujet et dialectique du dé-

108

https://www.trigon-film.org/de/movies/Class_Enemy
https://www.trigon-film.org/de/movies/Class_Enemy


sir dans l’inconscient freudien, in ders.,
Écrits, Paris 1966, Seuil, 793–827: 820,
wie er hier erklärt: Žižek, For They
Know Not What They Do. Enjoyment
as a Political Factor, London 2002
[1991], Verso, 85, Fn. 28). Die deut-
sche Übersetzung des Lacan’schen
Originals lautet: »Das a präsentiert
sich auf dem Feld der Täuschung der
narzisstischen Funktion des Begeh-
rens sozusagen als ein unverschling-
bares Objekt, das dem Signifikan-
ten im Halse steckenbleibt« (Die vier
Grundbegriffe der Psychoanalyse. Semi-
nar XI, hg. v. Jacques-Alain Miller,
übers. v. Norbert Haas, Wien 2014,
Turia + Kant, 284). Žižek hat also
geschickt das Lacan’sche objet a mit
dem Hegel’schen »Der Geist ist ein
Knochen« (Georg Wilhelm Friedrich
Hegel, Phänomenologie des Geistes, in
ders., Werke in 20 Bänden, Frankfurt
a. M. 1986, Suhrkamp, III: 260) ver-
mählt, den er allerdings nicht ein-
fach als mit der Hegel’schen Kritik
der Phrenologie überwunden sieht,
sondern als phantasmatisches Ge-
genüber des Subjekts ($♢a), als objet
a, »aufgehoben« (vgl. Žižek,The Sub-
lime Object of Ideology, London 2008
[1989], Verso, 243ff.). Die Dialektik
von Phantasma, symbolischer Auto-
rität, dieser widerstehendem Realen
und, nicht zuletzt, dem Wissen dar-
um – $, S1, a, S2 – ermöglicht es
Žižek, nicht nur Hegels »Aufhebung«
– und damit dessen ganze Philoso-
phie mit Lacan – gegen den Strich
zu bürsten, sondern die Objektifizie-
rung des phantasmatisch-realen ob-
jet a zwischen Phallus (Φ, bzw. Her-
rensignifikant, S1) und Fetisch (−ϕ)
zu theoretisieren (etwas, wie sich
unten zeigen wird, das Zupan letzt-
lich nicht erreicht).

12. Einer der beiden existierenden Ar-
tikel zum Film – sieht man vom
den Film nur streifenden Artikel
von Daniel Deplazes (»Why Did
You Want to Be a Teacher?« Kultu-
relle Repräsentationen von Lehrkräf-

ten in Spielfilmen – Potenziale für die
Lehrer*innenbildung, in Herausforde-
rung Lehrer*innenbildung, 6:1 (2023),
457–471) und dem eher journalisti-
schen Artikel von Gianfranco Rebora
(Conflitto di classe, in LIUC Universi-
tà Carlo Cattaneo, 261 (2014), 93–96
http://gianfrancorebora.org/2014/
12/sviluppo-organizzazione-n-261
[letzter Aufruf am 10.12.2023]) ab –
weist ebenfalls hierauf hin, aller-
dings bezogen auf die Gesichtsdar-
stellung und die Blicke im Film, nicht
bezogen auf die Stimme (vgl. Barba-
ra Zorman, Obraz v velikem planu in
pripovedna Transparentnost (The Face
in Close-Up andNarrative Transparen-
cy), in PRIMERJALNAKNJIZEVNOST,
43:1 (2020), 75–95. Dass Zorman auf
Deleuzes »images-affections« ver-
weist, könnte als Symptom auf eine
unzutreffende Analyse hinweisen.
Der andere Artikel stammt von Mar-
kus Vorauer, »Lernen heißt nicht wis-
sen, wollen heißt nicht können.« Mit
Canetti in den Klassenraum. RAZRED-
NI SOVRAZNIK (Der Klassenfeind) von
Rok Biček, in Künstliches Licht, 5:11
(2017), 28–37.

13. Vgl. Žižek, Die Furcht vor echten
Tränen. Kryzsztof Kieslowski und die
»Nahtstelle«, Berlin 2011, Volk & Welt,
40ff. Das ist auch eine wichtige Sze-
ne in Vorauers Analyse, vgl. Lernen
heißt nicht wissen…, 35.

14. Vgl. Žižek, The Role of Chimney
Sweepers in Sexual Identity, in Inter-
national Journal of Žižek Studies, 7:1
(2016), 1–9 https://zizekstudies.org
/index.php/IJZS/article/download/7
11/717 [letzter Aufruf am 22.3.2025].

15. Žižek, The Sublime Object, 178.

16. Ebd., 178ff.

17. Siehe auch Žižeks Analyse von Carl
Schmitt: Carl Schmitt in the Age of
Post-Politics, in Chantal Mouffe (Hg.),

109

http://gianfrancorebora.org/2014/12/sviluppo-organizzazione-n-261
http://gianfrancorebora.org/2014/12/sviluppo-organizzazione-n-261
https://zizekstudies.org/index.php/IJZS/article/download/711/717
https://zizekstudies.org/index.php/IJZS/article/download/711/717
https://zizekstudies.org/index.php/IJZS/article/download/711/717


The Challenge of Carl Schmitt, London
1999, Verso, 18–37.

18. Der Unterschied zwischen Herren-
signifikant S2 und point-de-capiton
[»Stepppunkt«, s(A)] ist undeut-
lich. Bei Žižek verschwindet er voll-
ends, wie wiederum eines seiner
jüngsten Werke zeigt (vgl. Surplus-
Enjoyment: A Guide For The Non-
Perplexed, London 2022, Bloomsbury,
2). Ich beziehe mich auf McGowans
Verständnis in McGowan, Structure
and Signification, online videorecor-
ding, YouTube, 18. Juli 2021 h t t p s :
//www.youtube.com/watch?v=
A F 7 Q B X 9 t 2 8 c [letzter Aufruf am
10.12.2024], vgl. dazu auch ders., The
Absent Universal: From the Master Si-
gnifier to the Missing Signifier, in Pro-
blemi International, 2:2 (2018), 195–
214, sowie den Index zu »s(A)« von
Henry Krutzen, Jacques Lacan. Sémi-
naire 1952–1980. Index référentiel, Pa-
ris 2009 (2000), Anthropos, 927. So
verstanden, schließt der Stepppunkt
nachträglich den Bedeutungsvektor,
der vom Herrensignifikanten ausge-
löst wurde.

19. Diese Hegel’sche Denkfigur zeigt
sich in mehreren »Stationen« seiner
Phänomenologie des Geistes, z. B. in der
Kritik der phrenologischen Schädel-
lehre, die – in die Sprache des Struk-
turalismus übersetzt – die Signifi-
kantenunhintergehbarkeit ignoriere
(250ff.).

20. Lacans Formel für die fetischistische
Sichtweise, a♢$, ist genau die Um-

kehrung der Formel der Phantasie,
des »Interface«, $♢a.

21. Vgl. den Titel von McGowan: Enjoy-
ingWhat We Don’t Have. The Political
Project of Psychoanalysis, Lincoln 2013,
University of Nebraska Press.

22. Zupančič, Ethics, 244. Oder, wie es
Widmer klassischer schreibt: »dass
der Inzest eine große Enttäuschung
wäre«. (Subversion des Begehrens.
Jacques Lacan oder die zweite Revoluti-
on der Psychoanalyse, Frankfurt a. M.
1990, Fischer, 167).

23. Hegel urteilte, als er die Berge in
den Schweizer Alpen besucht hat-
te – im Gegensatz zu Kant, für den
mitunter die Natur das Erhabene
schlechthin war: »Der Anblick die-
ser ewig toten Massen gab mir nichts
als die einförmige und in die Län-
ge langweilige Vorstellung: Es ist
so.« (Karl Rosenkranz,GeorgWilhelm
Friedrich Hegel’s Leben. Supplement zu
Hegel’s Werken, Berlin 1844, Duncker
& Humblot, 483)

24. Die Betonung liegt auf dem »kann«.
Wenn man die Ethik des Triebs als
direkt zugänglich und nicht als Re-
flexivität, ja Genießen des Begeh-
rens versteht, landet man wieder im
fetischistischen Genießen, wie vie-
le Lektüren des späten Lacan und
dessen Konzept der »lalangue« zei-
gen. Siehe dazu etwa Žižek, Sex and
the Failed Absolute, London 2019,
Bloomsbury, 429ff., insbesondere
435.

110

https://www.youtube.com/watch?v=AF7QBX9t28c
https://www.youtube.com/watch?v=AF7QBX9t28c
https://www.youtube.com/watch?v=AF7QBX9t28c

