RISS — Zeitschrift fiir Psychoanalyse R | S S

Artikel
Didaktik und Deixis
Peter Widmer

Die vorliegende, zur Allgemeinen Didaktik gehorende Arbeit, gibt mittels des erweiterten, linguisti-
schen Konzepts der Deixis dem Sprechen seinen vollen Wert. Grundlegend sind dabei die Unterschei-
dung von énonciation [ aussagen, sprechen und énoncé / Ausgesagtes, die auch Lacan verwendet, so-
wie die strukturelle Vorgabe, dass das diskursive Sprechen keine fixen Referenzen hat — ein »ich« ist
nur so lange ein »ich«, wie es spricht, und ein »du« nur so lange ein »du« wie es zuhdrt. Die Situie-
rung im unsichtbaren Netz der deiktischen Bezlige (vor allem Pronomina) fithrt dazu, dass sich jedes
sprechende Subjekt am Ursprung seiner zeitlichen und rdumlichen Bezlige zur Welt wihnt. Das hat
enorme Konsequenzen fiir das Miteinander, fur die Anerkennung der Anderen. Zugleich verliert das
Subjekt sein unmittelbares Sein, was Voraussetzung seines Begehrens ist. Das in Frankreich von F. Im-
bert entwickelte Quoi-de-neuf (wie auch Balint-Gruppen) sind geeignete Formen, die Subjektivitat der
Lernenden (und Lehrenden) durch regelméissige Versammlungen, in der frei gesprochen werden kann,

zu bereichern.

This work, belonging to general didactics, gives speaking its full
value using the expanded linguistic concept of deixis. Fundamen-
tal here are the distinction between énonciation [ saying, speaking
and énoncé / what has been said, which Lacan also uses, as well
as the structural requirement that discursive speaking has no fixed
references — »I« is only »I« as long as it speaks, and »you« is only
«you« as long as it listens. The placement in the invisible network
of deictic references (especially pronouns) leads to every speaking
subject believing themselves to be at the origin of their temporal
and spatial references to the world. This has enormous consequen-
ces for coexistence and the recognition of others. At the same time,
the subject loses its immediate being, which is the prerequisite for
its desire. The Quoi-de-neuf (as well as Balint groups), developed
in France by F. Imbert, are suitable forms of enriching the subjecti-
vity of learners (and teachers) through regular meetings in which
one can speak freely.

Cet ouvrage, qui appartient a la didactique générale, donne au dire
toute sa valeur a partir du concept linguistique élargi de deixis.
Fondamentales ici sont la distinction entre énonciation / dire, par-
ler et énoncé [ ce qui a été dit, que Lacan utilise également, ainsi que
I'exigence structurelle selon laquelle la parole discursive n’a pas de
références fixes —un «je » n’est un «je » que tant qu’il parle, et un «
tu » n’est qu'un « tu » tant qu’il écoute. L'emplacement dans le ré-
seau invisible des références déictiques (notamment les pronoms)
conduit tout sujet parlant a se croire & l'origine de ses références
temporelles et spatiales au monde. Cela a d’énormes conséquences
sur la coexistence et la reconnaissance des autres. En méme temps,
le sujet perd son étre immédiat, condition préalable & son désir.
Le Quoi-de-neuf, développés en France par F. Imbert, (ainsi que les
groupes Balint), sont des formes propices a I'enrichissement de la
subjectivité des apprenants (et des enseignants) par desrencontres
réguliéres au cours desquelles on peut s’exprimer librement.

RISS — Zeitschrift fiir Psychoanalyse, 101 (2026): Lacanitverstan: LACANSLEHREN, S. 13—24.

DOI: 10.21248/riss2025.101.100
ISBN: 978-3-911681-03-2

ISBN (E-Book): 978-3-911681-04-9
ISSN: 1019-1976

eISSN: 2944-0122

Veréffentlicht: 26. Januar 2026

Diese Veroffentlichung, bis auf ausdricklich gekennzeichnete Ausnahmen, steht unter der Creative-Commons-
Lizenz »Namensnennung-Share Alike 4.0 International« (CC BY-SA 4.0). Der Text der Lizenz ist unter https:
//creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode.de abrufbar. Eine Zusammenfassung (kein Ersatz) ist
unter https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.de nachzulesen.


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode.de
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode.de
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.de

Didaktik und Deixis

Peter Widmer

Didaktik als Teil der Padagogik lasst sich definieren als Wis-
senschaft vom Lehren und Lernen. Sie lisst sich aufteilen in
Allgemeine Didaktik und Fachdidaktik. Erstere beschaftigt sich
mit allgemeinen Prinzipien von Lehren und Lernen, letztere mit
fachspezifischen Inhalten. Fir beide gilt, dass sie vorwiegend
der Qualifikation dienen, die sich aus Wissen und sozialen Kom-
petenzen zusammensetzt, wobei tiber weite Strecken in der Ge-
schichte der Pddagogik das Lernen von Inhalten vorherrschte.
Vor allem im Zuge der Vermittlung von Qualifikationen fir das
berufliche Leben fokussiert sich die Didaktik auf Wissen und auf
die Kompetenz, dieses Wissen im geeigneten Zeitpunkt abrufen
zu konnen. In neuerer Zeit hat die Didaktik vermehrt realisiert,
dass fir das gesellschaftliche Leben auch kommunikative, so-
ziale Aspekte wichtig sind. Die vorliegende Arbeit, die zur All-
gemeinen Didaktik gehort, setzt an diesem Punkt an. Es gehtim
Folgenden jedoch nicht um Konzepte, wie kommunikative und
soziale Fahigkeiten vermittelt und gelernt werden kénnen, son-
dern es geht um die Grundlage, d.h. um eine bestimmte Sicht-
weise, die deutlich macht, welche Probleme sich bei der Ein-
ibung von kommunikativer Kompetenz zeigen und was sie fir
die Subjekte der Didaktik bedeuten.

Deixis — ein Konzept, das iiber die Linguistik
hinausweist

Deixis weist seiner Wortbedeutung aus dem Griechischen nach
auf das Zeigen hin. Hier, dort, vorne, hinten, oben, unten, links,
rechts sind solche Zeigeworter, Deiktika, mit denen dieser Be-
griff raumlich anschaulich gemacht wird. Dazu kommen zeit-

13



liche Adverbien, bei denen die Zeigefunktion weniger ins Auge
springt: jetzt, vorher, nachher, gestern, morgen, friher, spiter,
weil sie nicht am Sichtbaren orientiert sind. Von besonderer Be-
deutung werden sich die pronominalen Deiktika erweisen: ich,
du, wir, ihr, wobei die Pronomina der 3. Person meistens Ana-
phorika genannt werden.

Interessant sind die Pronomina nicht allein der Zeigefunktion
wegen, sondern weil sie am Nullpunkt der deiktischen Beztge
stehen; anders gesagt, weil die ortlichen und zeitlichen Deikti-
ka auf ein Subjekt verweisen, von dem aus die raumlichen und
zeitlichen Bezlige strukturiert sind. Fir die raiumlichen Bezlige
ist es der Korper eines Subjekts, fur die zeitlichen Beziige das aus
Sprache (Signifikanten) gebaute Mentale des Subjekts, sein Ge-
déchtnis, sein Vorstellungsvermaogen.

Was dabei betont werden muss: Im deiktischen System gibt
es keine fixen Referenzen. Abgesehen von Ausnahmen, ist das
Ich nur solange ein Ich, als es spricht, und das Du nur so lange
ein Du, als es angesprochen wird. Man sieht, dass das Zeigen als
Merkmal der Deixis angesichts dieses Sachverhalts des situati-
ven Kontextes in seiner Bedeutung sekundér wird.

Wichtiger ist, dass auch die feste Zuordnung von Signifikant
und Sache in ihrer Bedeutung zurtcktritt, wenn die Aufmerk-
sambkeit auf das sich artikulierende Ich, auf den Bezugspunkt
des deiktischen Systems gerichtet wird. Was sich scheinbar pro-
blemlos als Kommunikation zwischen Ich und Du beschreiben
lasst, enthalt bei ndherer Prifung Dimensionen, die nicht biolo-
gischer Art sind, sondern auf der Struktur der Sprache griinden,
in die jedes menschliche Subjekt Einsitz nimmt, so dass es im-
stande ist, sich im Akt des Sprechens zu artikulieren, sich darzu-
stellen, mitzuteilen. Jedes singulire Ich wird Zentrum des Deik-
tischen — solange es spricht. Das Singulire ist somit eingebet-
tet in strukturale Zusammenhinge, die Auswirkungen auf seine
Befindlichkeit, ja, auf seine psychische Verfassung, seine Affekte,
Phantasien und Phantasmen haben.

Ausgehend vom Ich-Sagen zeigen sich zwei grundlegende Pro-
bleme, die beide darauf hinweisen, dass der Ausdruck »Deixis«
unzulinglich ist und lediglich die Eingangspforte markiert, de-
ren Offnung in eine Welt fithrt, die weder durch ein raumliches
Konzept, ausgehend von einem sprechenden Ich, noch durch ein

14

Innen-Auflen-Schema erfasst werden kann: Das eine Problem
betrifft die Zeitlichkeit des Ichs selbst, seine theoretische Ver-
ortung, die schwierig zu bestimmen ist, weil auch die Zeitlich-
keit selbst sich als eine gespaltene erweist, anders gesagt, weil
dem fortwihrenden Empfinden eigener Prisenz das Wissen um
die Vergénglichkeit gegentiber steht, um nur die offensichtlichs-
te Komplikation zu benennen. Das andere Problem betrifft die
Intersubjektivitit, d. h. das Aufeinandertreffen eines sich artiku-
lierenden Ichs mit einem anderen sich artikulierenden Ich. Auch
auf diesem Feld gibt es Komplikationen, denn die Entdeckung
der eigenen Position des Ichs ist verkntpft mit einem Absolut-
heitsanspruch, mit einer Weigerung, Andere anzuerkennen, was
zur Folge hat, selbst nicht anerkannt zu werden.

Gespaltene Zeitlichkeit

Betrachten wir zuerst die Verhiltnisse bei der Zeitlichkeit. Sie ist
durch ein Paradox gekennzeichnet: Einerseits ist es fur das Sub-
jekt immer jetzt,! andererseits ist es endlich, verginglich, vom
Beginn seines Lebens dem Tode geweiht. Das scheinbar Immer-
wihrende und das Flichtige vereinen sich im Subjekt. Dieses Pa-
radox verdient eine nidhere Untersuchung. Zunichst stellt sich
die Frage, wie es kommt, dass das Ich stets im Jetzt ist, dass es
auch am folgenden Tag oder viel spiter im Jetzt sein wird. Das
Jetzt ist der Nullpunkt des Seins des Subjekts, der Ausgangs-
punkt fur das Spétere, auch das Frithere.

Dieses Jetzt-Ich des Ichs fihrt zu bedeutsamen Konsequenzen,
vorweg zur Illusion der Unsterblichkeit, die auch durch das Wis-
sen um die Sterblichkeit nicht verschwindet — Ausdruck der Ge-
spaltenheit. Die Raumlichkeit, die sich im »immer da« manifes-
tiert, hat weniger bedeutsame Konsequenzen zur Folge, es heifdt
nicht, wie es die Symmetrie zur Zeitlichkeit erwarten liefSe, »ich
bin iberall«, oder »ich bin der Raum, sondern »ich bin stets
da«. Daraus resultiert zwar auch eine Illusion, nidmlich die An-
wesenheit der Welt, korrelativ zum Ich. Da sich das Ich als stets
in einem Raum befindlich weif}, der zur Welt gehort, wahnt es,
dass es und die Welt Korrelate sind, noch deutlicher: dass die
Welt gleich altist wie es selbst. Daraus folgt die vielleicht tiberra-
schende Erkenntnis, dass auch die Exploration der Raumlichkeit
des Ichs zur Zeitlichkeit fithrt — aus dem Miteinander im Raum

15



resultiert eine Gleichzeitigkeit und damit eine Gleichaltrigkeit.
Wir stofSen hier auf eine merkwiirdige Logik, die Logik des Ima-
gindren genannt werden konnte. Es gibt sie auch in der Zeitlich-
keit, denn die Annahme, das Ich sei die Zeit, was ist das anderes
als eine Logik des Imaginiren? Sie wird von der Logik des Sym-
bolischen korrigiert, die darauf besteht, dass das Ich vergénglich
ist.

Kehren wir zum zeitlichen Ich zurtck. Seine Einbildungen sind
noch lidngst nicht umfassend dargestellt: Das Ich wihnt sich
nichtnur unsterblich, sondern es glaubt auch, so alt wie die Welt
zu sein. Es kann sich in die Geschichte vertiefen, nicht nur in sei-
ne eigene, sondern auch in die der Menschheit, ja sogar in die
der Erde, des Universums, stets holt es durch die Sprache, durch
die Signifikanten das Vergangene in die Gegenwartigkeit seines
Daseins zurlick, so dass es so weit gehen kann, die Geschichte
von was auch immer auf das eigene Ich zu beziehen, wohl wis-
send, dass es eine objektive Geschichte gibt! Aber da es zuihr nur
iber sein Ich als Nullpunkt Zugang hat, wird es von dieser Illusi-
on der Gleichzeitigkeit begleitet. Augustinus wusste von diesen
Zusammenhingen, weshalb er sagte, es gebe in der Sprache kei-
ne Vergangenbheit.

Wir sind damit auf einen Begriff gestofen, der ebenso an Ge-
heimnisse angrenzt wie derjenige der Deixis: das Sagen, das
Sprechen, franzosisch énonciation. Er unterscheidet sich von
der Aussage, franzosisch I'énoncé, auf die gewohnlich mehr ge-
achtet wird als auf den Vorgang des Sprechens. Lacan sagt des-
halb: »Qu’on dise reste oublié derriere ce qu’on dit dans ce qui
sentend.« (»Dass man spricht, bleibt hinter dem vergessen,
was gesagt wird in dem, was gehért wird.«)

Wihrend der énoncé den Inhalt des Sprechens fokussiert, gilt
die Aufmerksamkeit bei der énonciation dem Formalen, wozu die
Regeln des Sprechens, die Grammatik gehoren, aber auch das Af-
fektive, welches die Artikulation mehr oder weniger ausgeprigt
begleitet.

Was die Grammatik betrifft, so iberschneiden sich die Gel-
tungsbereiche der Begriffe Deixis und der énonciation. Das
sprachliche Ich ist an Regeln gebunden, wobei die Konjugation
in den indogermanischen Sprachen eine besondere Bedeutsam-
keit erhalt, weil das deiktische Ich dadurch in seinen Einbildun-

16

gen bestarkt wird. Spricht es als Ich, so beansprucht es eigene
grammatisch vorgegebene Formen, die den anderen Formen
gegeniberstehen. Es gibt Sprachen wie z.B. das Chinesische
und das Japanische, die keine Konjugationen kennen. Es ist kein
Zufall, dass die Gesellschaften, welche diese Sprachen sprechen,
der Scham eine grofere Bedeutung zumessen als die westlichen.

Intersubjektivitat

Auch die Intersubjektivitit ist durch ein Paradox gekennzeich-
net: Das sprachliche Ich ist keine Substanz, gleichwohl geht es
auf die Barrikaden, wenn es auf das Ich eines Anderen trifft, und
wie! In einer ersten Phase ertrigt das Ich kein Anderes Ich, son-
dern setzt das eigene als absolut, ja, es ist von der Uberzeugung
geleitet, es konne tber Andere verfiigen. Anders gesagt: Es be-
mitht sich, die Anderen auf andere zu reduzieren, auf Objek-
te, die ihm willfahrig sind. Dieses Streben nach Macht ist fur
sich allein schon ein Problem, weil ja die Macht eine tyrannische
ist, die ihre Legitimation blofd aus dem Anspruch des eigenen,
sich absolut setzenden Ichs bezieht. Das Problem verschirft sich
zwangslaufig, wenn das Ich eines Anderen sich diese Reduzie-
rung auf ein Objekt nicht gefallen lasst, sondern seinerseits ein
Machtstreben geltend macht, so dass nun jeder im Anderen das
bekampft, was er selbst anstrebt. »Jeder geht auf den Tod des
Anderenc, lautet Hegels Verdikt dazu.

Der Ausgang daraus ist auf drei Arten méglich: durch Mord,
durch Unterwerfung, durch ein Nebeneinander, das durch Ver-
zicht auf Absolutheitsanspriiche erreichbar ist. Die erste Mog-
lichkeit verheifdt zunichst einen Triumph des Stirkeren. Wenn
es furihn jedoch keinen Anderen mehr gibt, so erloscht auch sei-
ne eigene Andersheit, denn diese gibt es nur in Relation zu An-
deren. Auch die Andersheit ist — wie das Ich — keine Substanz,
sondern eine Relation, die sich definitionsgemaf jeder Fixierung
entzieht. Das nach unumschréankter Macht strebende Ich erfahrt
aus dieser Antizipation des Mordes nicht nur, dass ein Triumph
die Konsequenz des Alleinseins hitte, sondern auch, dass es nur
als Relation zu Anderen besteht.

Das fithrt zur Einsicht in die Notwendigkeit des geteilten
Seins. Die Andersheit kann nur in Relation zu Anderen bestehen.
Es ist eine Erkenntnis, die nicht angeboren ist, sondern erst aus

17



der Konfrontation des Einen mit dem Anderen erwéchst. Was
ist es, was diese Konflikte antreibt? Sind es Instinkte, triebhafte
Konstellationen? Wir erhalten eine Antwort, wenn wir zurtick-
blicken auf die Genese des Ichs. Seine Erlangung erschien uns
zugleich als Gewinn und als Verlust: Der Entdeckung des Un-
sichtbaren, der Worter und ihrer Macht, des Ichs als Instanz,
die Mittelpunkt einer »Welt« ist, steht der Verlust der Unmit-
telbarkeit gegeniiber, ein Hinausgeworfensein in eine Ungebor-
genheit, so dass das Begehren entsteht, wieder ganz, eins, unge-
teilt zu sein. Es mag merkwiirdig klingen, wenn man sagt, das
Streben nach dem vollen Sein sei die Ursache fiir die absoluten
Machtanspriche des deiktischen Ichs.

Es ist das Wissen um die objektiven Zusammenhinge, in die
das deiktische Ich nolens volens eingebettet ist, das schwierig
zu akzeptieren ist. Einer oder Eine unter Vielen zu sein, eigene
Machtanspriche teilen zu miissen, sich mit Interessen Anderer
auseinandersetzen zu mussen, all das fihrt zur Versuchung, das
Wissen zu ignorieren, die Bedeutungslosigkeit des eigenen Le-
bens angesichts der vielen Menschen auf der Erde und der un-
endlichen Weite des Kosmos zu verleugnen und Halt und Ori-
entierung in der eigenen »Welt« zu suchen. Sofern sie nicht
gentgend Befriedigung verschafft, werden Phantasmen, Ideale
und Idole geschaffen, welche diese Gedanken eigener Nichtig-
keit vertreiben sollen.

Es wire verwunderlich, wenn diese Gegensitze in der Didak-
tik keine Rolle spielten. Viele Fragen stellen sich: Soll die Didak-
tik so weit wie moglich diese Hybris des Deiktischen bekamp-
fen oder ignorieren? Wie soll sie sich zu diesem offensichtlichen
Gegensatz zwischen Deixis und Wissenschaft verhalten? Gibt es
Moglichkeiten, ihn zu iberwinden? Wenn das Sprechen und die
Deixis zusammengehoren, was heifdt das fur den Zugang zum
wissenschaftlichen Denken?

Ist die Deixis ihrem Wesen nach kindlich?

Von der Antwort auf diese Frage hiangt ab, ob die Deixis geeig-
net ist, sie als tragendes Konzept zu verwenden, um die singu-
laren Dimensionen der Subjektivitit erfahrbar zu machen. Zwar
beginnt die Deixis, sich in der Kindheit zu manifestieren, ndm-
lich dann, wenn es dem Kinde gelingt, sich nicht mehr in der 3.

18

Person bzw. mit seinem Eigennamen zu artikulieren. Bekannt-
lich ist der Mutter-Kind-Interaktion anfanglich inhirent, dass
in der dritten Person gesprochen wird, sowohl was die Anru-
fung des Kindes durch die Mutter als auch diejenige der Mut-
ter durch das Kind wie auch dessen Eigenbenennung betrifft.
Besonders eindriicklich zeigt sich das vor dem Spiegel, wenn
die Mutter, die das Kind auf dem Arm tragt, auf das Spiegelbild
zeigt und sagt: »Schau, das ist X!« Das geschieht, ohne dass dies
von Miittern gelernt wird! Dieser Sachverhalt weist darauf hin,
dass das objektive System, also die feste Zuordnung von Wort
und Ding, der Deixis vorausgeht und deshalb, zumindest wih-
rend einer Phase, kindlicher ist. Das Ich-Sagen markiert demge-
geniiber einen Fortschritt, indem es das Du und dariiber hinaus
nach und nach das ganze Bezugsnetz des Deiktischen mitkon-
stituiert, dem auch der Vorrang des Unsichtbaren inhirent ist.

Die beiden Systeme sind nicht nur gegensitzlich, sondern auf-
einander angewiesen, um zu funktionieren: So macht das Sub-
jektive des Deiktischen, sei es als Orts-, Zeit- oder Personen-
deixis, immer wieder eine Objektivierung erforderlich, wodurch
die raumlichen Koordinaten wie auch die uhrzeitlichen Bestim-
mungen den deiktischen Ausdriicken, die nur von den daran Be-
teiligten verstanden werden, eine Bestimmung geben, die fiir al-
le verstandlich ist. Um ein einfaches Beispiel anzufithren: Wenn
jemand auf die Frage nach dem Ziel seines Wegs mit »nach Hau-
se« antwortet, so ist diese Aussage nur fir diejenigen verstind-
lich, die wissen, wo dessen Haus steht, nennt er dagegen die
Wohnadresse, soistdiese fur alle auffindbar. Umgekehrt stecken
in jeder objektiven Aussage auf mehr oder weniger verborgene
Weise deiktische Momente. Zum einen betreffen sie die Benen-
nung, die ihren Ausgangspunkt im Spiegelstadium nimmt und
dazu fthrt, dass die Wahrnehmung des eigenen Korpers eine Art
von Matrix fir spatere Wahrnehmungen bildet, man kann da-
beivon Anthropomorphismus sprechen. Man denke dabei an die
Augen, an das Gesicht, an Korperteile wie Stirne, Hand, Finger,
Fufle u.a.m., diein Benennungen der Realitat auftauchen. Selbst
wenn in wissenschaftlichen Diskursen versucht wird, solche An-
thropomorphismen zu iiberwinden, wird eine Aussage gespro-
chen, es flieRen damit singulare Momente in die wissenschaft-
lich fundierten Aussagen ein.

19



Damit tritt die Stimme auf den Plan, die Stimme als vielleicht
typischster Ausdruck des Ichs. Es ist evident, dass die Wissen-
schaft die Stimme auf den Uberbringer des Wissens, des Objek-
tiven reduziert und die Schrift favorisiert, die ebenfalls nicht als
subjektiver Akt betrachtet wird, sondern als unpersénliche Wie-
dergabe eines Sachverhalts, bei der das zeitliche Moment so weit
wie moglich weggelassen wird — die wissenschaftliche Aussage
beansprucht nicht nur allgemeine Geltung, sondern tendenziell
auch tberzeitliche Giltigkeit. All das zeigt sich in bildgebenden
Prasentationen, in denen die Stimme so weit wie moglich das
wiedergibt, was schriftlich festgehalten worden ist.

Die im wissenschaftlichen Diskurs angepeilte Objektivierung
hat ihren Preis: Die Lebendigkeit, auch Unberechenbarkeit, Un-
vorhersehbarkeit geht verloren, das Reale jedes Subjekts, seine
Spontaneitit hat darin keinen Platz. Auch wenn die Deixis einen
Bezug zum Kindlichen hat, gehort sie unabdingbar zum Leben,
mit all ihren Seiten des Singularen, des Affektiven, der Stimmun-
gen, Vorstellungen, auch des notwendig damit verkniipften Illu-
siondren, von dem auch —freilich auf andere Art — die Objektivie-
rung des Ichs betroffen ist.

Unter Wissenschaftlern mag zwar die Uberwindung der Dei-
xis erstrebenswert sein, weil damit die als storend empfundenen
Rivalititen und Machtanspriche entfallen wirden. Das gelingt
jedoch nicht, es kann nicht gelingen, denn die Anspriiche von
Anderen lassen sich nicht ausschalten. Zuerst eine Entdeckung
gemacht haben zu wollen, ist ebenso ein Kriterium der Rivali-
tat wie das Platzieren eines Beitrags in einer renommierten Zeit-
schrift. Rivalititen machen selbst unter Ubersetzern nicht Halt,
wenn es darum geht, wer den treffendsten Ausdruck gefunden
hat.

Fir die Fachdidaktik der Naturwissenschaften wird man sa-
gen, dass das deiktische System nicht von Bedeutung ist. Auch
Geisteswissenschaften kénnen der Objektivitit, dem Erwerb
von Wissen, verpflichtet sein. Aber da das deiktische System eine
strukturale Gegebenbheit, eine Folge der vom Anderen kommen-
den Signifikanten ist, welche das Subjekt reprisentieren, um den
Preis eines Verlusts, einer Leerstelle, die Einfallstor und Aus-
gangspunkt von Phantasmen ist, kann eine Didaktik, die ihren

20

Namen verdient, nicht daran vorbeigehen — aber wie? Es gibt
keine Facher dafir, keine Zuordnung zu einer Fachdidaktik.

Zwei MaBBnahmen zugunsten der Deixis
Quoi-de-neuf?

Das Quoi-de-neuf ist von der »pédagogie institutionelle« in
Frankreich entwickelt worden. Es ist untrennbar mit dem Na-
men Francis Imbert verbunden, wobei auch andere Padagogen
an der Entstehung mitgeholfen haben.? Es sieht vor, dass in
gewissen Abstinden die Lernenden in dem Verband, dem sie
angehoren, sich fir reine bestimmte Zeit versammeln. Die Leh-
renden sorgen nur fur das Zustandekommen dieser Versamm-
lungen, greifen jedoch nicht in das inhaltliche Geschehen ein.
Die Teilnehmer des Quoi-de-neuf erhalten die Moglichkeit, vor
den Mitschiilerinnen und Mitschiilern zu sagen, was ihnen nicht
passt, worunter sie leiden. Es geht dabei nicht nur um die énon-
cés, sondern auch um das Sprechen, die énonciation, die etwas
vom Unbewussten artikuliert, das danach verlangt, gehort zu
werden.

Alsich an einer Tagung an der Universitat Hamburg daran teil-
nahm, wurde das Quoi-de-neuf mit einem Film illustriert, der
auf William Goldings Roman Herr der Fliegen basiert. Darin wird
die Geschichte einer Schulklasse von Jungen erzéhlt, deren Flug-
zeug anlisslich einer Reise auf eine tropische Insel abstiirzt, wo-
bei alle Erwachsenen umkommen. Die Jungen vereinbaren, sich
fir die Losung von Problemen zu versammeln und dabei be-
stimmte Regeln zu befolgen. Wer spricht, soll eine Muschel in
den Handen halten, die er an den Néchsten weitergibt, der spre-
chen will. Zu Beginn dieser Vereinbarungen geht alles gut, weil
sich jeder an die Regeln hilt. Doch dann brechen Machtkidmp-
fe aus, gendhrt von Neid, kérperlichen Unterschieden hinsicht-
lich Starke und Mut, so dass eine Zweiteilung entsteht, in der die
Missachtung der anfianglichen Vereinbarung tiiberhandnimmt.
Es kommt zu Ungliicksfillen, dann zu Morden, und schliefilich
fuhrt dieser Krieg dazu, dass die Insel zu brennen beginnt und
damit die eigene Lebensgrundlage zerstort wird. Im letzten Mo-
ment kommt Rettung: Durch die brennende Insel wurde ein vor-
beifahrendes Schiff alarmiert, so dass die totale Zerstérung und

21



der Mord am Protagonisten, der sich fur die Einhaltung der de-
mokratischen Regeln eingesetzt hatte, vermieden werden kann.

Diese packende Geschichte, die den Zustand der Menschheit
darstellt, zeigt, was geschieht, wenn Gesetze gebrochen, Ver-
einbarungen nicht eingehalten werden. Es geht letztlich darum,
dass die Beteiligten ihre Konflikte nicht gewaltsam austragen,
sondern sich mitteilen und so gegenseitig zu erkennen geben,
worunter sie leiden. Die Rolle der Lehrenden besteht darin, zu
verhindern, dass das Sprechen aufgegeben wird.

Imbert hat in eindriicklichen Falldarstellungen dargestellt,
wie fruchtbar das Quoi-de-neuf gerade auch fiir schwierige
Schiilerinnen und Schiiler, fiir Auflenseiterinnen und Aufiensei-
ter, fiir Verstofiene und Verwahrloste sein kann. Im Unterschied
zu Goldings Roman garantieren Erwachsene, dass die Konflikte
nicht in gewaltsame Aktionen ausarten.

Balint-Gruppen

Es gibt eine andere Malnahme, die geeignet ist, Konflikte zu
erkennen und zu losen, sie ist mit einem Namen verknupft:
Michael Balint. Er ist es, der die sogenannte Balint-Gruppe er-
funden hat. Ist das Quoi-de-neuf vor allem eine Vorrichtung fur
die Lernenden, so sind die Balint-Gruppen fiir Lehrende ge-
dacht. Sie konnen dabei einem Analytiker, einer Analytikerin ei-
ne leitende Funktion Gbertragen, doch ist das nicht unbedingt
notwendig, es kann auch ein erfahrener Kollege, eine erfahrene
Kollegin sein, die um die Einhaltung der Regeln des miindlichen
Austauschs besorgt sind.

Das Konzept der Balint-Gruppe wurde vom ungarischen Psy-
choanalytiker Michael Balint fiir Angehorige von Berufsgruppen
initiiert, die mit schwierigen Menschen zu tun haben, aber nicht
explizit therapeutisch arbeiten. Sie bietet nicht nur Arzten und
Arztinnen, sondern auch Lehrenden die Méglichkeit, sich regel-
mafig zu treffen, um »Problemfille« aus der schulischen Pra-
xis vorzustellen. Ziel der Balint-Gruppe ist die Analyse und Ver-
besserung des Arzt-Patienten-Verhiltnisses, auf dem padagogi-
schen Feld des Lehrer-Schiler-Verhiltnisses.

Die Gruppen bestehen aus 5—20 Personen, wobei eine Person
die Leitung tibernimmt, d.h. darauf achtet, dass alle, die dies
winschen, zu Wort kommen und gehdrt werden. Jemand aus

22

dem Teilnehmerkreis berichtet von den Problemen, die seiner
Ansicht nach mit einer ihm anvertrauten Person zu tun haben.
Die anderen Teilnehmer und Teilnehmerinnen héren zu, bil-
den sich eine Meinung, fragen nach, so dass nicht nur tatsich-
liche Vorkommnisse und Verhaltensweisen zur Sprache kom-
men, sondern auch Phantasien, Vermutungen, Angste, Aggres-
sionen u.a.m. Die zunichst Zuhorenden versuchen, sich eine
Vorstellung zu machen, was die Hintergriinde und bisher unge-
sagten Voraussetzungen der dargestellten Konflikte sind, wobei
ihre Bereitschaft, etwas zur Analyse der Probleme beizutragen,
wiederum mit der eigenen Geschichte zu tun hat — dies bleibt
jedoch auflerhalb dessen, was analysiert wird, denn der Fokus
gilt dem dargestellten Problem.

Die Balint-Gruppe ist somit keine Selbsterfahrung, obwohl
das Feld der Wahrnehmung durch das Geschehen in der Grup-
pe erweitert wird. Diese Erweiterung betrifft zunéchst die er-
zahlende Person, jedoch auch diejenigen, die ihre Ideen, Phan-
tasien, Erfahrungen zur Aufdeckung von Hintergriinden beitra-
gen. Die Fruchtbarkeit dieses Geschehens in der Gruppe wird
sich dadurch erweisen, dass die Beziehung zu derjenigen Person,
die im Fokus stand, weil sie vermeintlich Probleme verursachte,
verbessert, entspannt wird. Auch wird der oder die Erzdhlende
merken, wieviel eigene Probleme auf den anderen projiziert wor-
den sind, ohne dass diese Zusammenhéange explizit thematisiert
werden.

Balint-Gruppen sind zudem geeignet, eine gewisse Solidari-
tat unter den Teilnehmenden zu stiften. Wer von Problemen in
der Praxis, im Schulalltag erzahlt, exponiert sich, riskiert, sich
schimen zu miissen, wenn ein abgewehrter Trieb, sei er sexu-
ell oder aggressiv, zum Vorschein kommt. Da niemand davon
verschont bleibt und das soziale Feld stets damit verknupft ist,
entsteht unter den Teilnehmenden eine Riicksicht, die einerseits
Blofstellungen und damit Krankungen vermeidet, andererseits
aber weit Uber ein Schema hinausfiihrt, das sich mit der Unter-
scheidung von richtigem und falschem Verhalten begniigt. Die
Balint-Gruppe ist somit ein Ort, wo sich das Deiktische mani-
festiert und eingegrenzt wird durch die verbale Artikulation und
ein Minimum an Objektivierung, die von der Gruppe erarbeitet
wird und die das Gewicht der dargestellten Probleme verringert.

23



'} vgl. dazu Georg Wilhelm Friedrich
Hegel, Phdnomenologie des Geistes,
Frankfurt/M. 1970, Suhrkamp, 84—
86 und 89—9o.

B Vgl. dazu Aurelius Augustinus, Be-
kenntnisse, 11. Buch, 14. Kapitel, Wies-
baden 1958, VMA, 287.

E.]acques Lacan, L’étourdit, in ders.,

Autres Ecrits, Paris 2001, Seuil, 449—
495 449.

24

E. Hegel, Phidnomenologie, 149. Vgl. Peter
Widmer, »Jeder geht auf den Tod des
Anderen«. Ein Kurs mit Materialien,
Wirzburg 2022, Konigshausen &
Neumann.

E. Vgl. dazu Francis Imbert, Un itinérai-
re en pédagogie institutionnelle, Paris
2018, Les éditions du champ social,
und ders., L’inconscient dans la classe,
Paris 1996, ESF.



