
RISS – Zeitschrift für Psychoanalyse

Artikel
Didaktik und Deixis
Peter Widmer

Die vorliegende, zur Allgemeinen Didaktik gehörende Arbeit, gibt mittels des erweiterten, linguisti-
schen Konzepts der Deixis dem Sprechen seinen vollenWert. Grundlegend sind dabei die Unterschei-
dung von énonciation / aussagen, sprechen und énoncé / Ausgesagtes, die auch Lacan verwendet, so-
wie die strukturelle Vorgabe, dass das diskursive Sprechen keine fixen Referenzen hat – ein »ich« ist
nur so lange ein »ich«, wie es spricht, und ein »du« nur so lange ein »du« wie es zuhört. Die Situie-
rung im unsichtbaren Netz der deiktischen Bezüge (vor allem Pronomina) führt dazu, dass sich jedes
sprechende Subjekt am Ursprung seiner zeitlichen und räumlichen Bezüge zur Welt wähnt. Das hat
enorme Konsequenzen für das Miteinander, für die Anerkennung der Anderen. Zugleich verliert das
Subjekt sein unmittelbares Sein, was Voraussetzung seines Begehrens ist. Das in Frankreich von F. Im-
bert entwickelteQuoi-de-neuf (wie auchBalint-Gruppen) sindgeeignete Formen, die Subjektivität der
Lernenden (undLehrenden)durch regelmässigeVersammlungen, inder frei gesprochenwerdenkann,
zu bereichern.

This work, belonging to general didactics, gives speaking its full
value using the expanded linguistic concept of deixis. Fundamen-
tal here are the distinction between énonciation / saying, speaking
and énoncé / what has been said, which Lacan also uses, as well
as the structural requirement that discursive speaking has no fixed
references – »I« is only »I« as long as it speaks, and »you« is only
«you« as long as it listens. The placement in the invisible network
of deictic references (especially pronouns) leads to every speaking
subject believing themselves to be at the origin of their temporal
and spatial references to theworld. This has enormous consequen-
ces for coexistence and the recognition of others. At the same time,
the subject loses its immediate being, which is the prerequisite for
its desire. The Quoi-de-neuf (as well as Balint groups), developed
in France by F. Imbert, are suitable forms of enriching the subjecti-
vity of learners (and teachers) through regular meetings in which
one can speak freely.

Cet ouvrage, qui appartient à la didactique générale, donne au dire
toute sa valeur à partir du concept linguistique élargi de deixis.
Fondamentales ici sont la distinction entre énonciation / dire, par-
ler et énoncé / ce qui a été dit, que Lacanutilise également, ainsi que
l’exigence structurelle selon laquelle la parole discursive n’a pas de
références fixes – un« je » n’est un «je » que tant qu’il parle, et un «
tu » n’est qu’un « tu » tant qu’il écoute. L’emplacement dans le ré-
seau invisible des références déictiques (notamment les pronoms)
conduit tout sujet parlant à se croire à l’origine de ses références
temporelles et spatiales aumonde.Cela ad’énormes conséquences
sur la coexistence et la reconnaissance des autres. Enmême temps,
le sujet perd son être immédiat, condition préalable à son désir.
LeQuoi-de-neuf, développés en France par F. Imbert, (ainsi que les
groupes Balint), sont des formes propices à l’enrichissement de la
subjectivitédesapprenants (etdesenseignants)pardes rencontres
régulières au cours desquelles on peut s’exprimer librement.

RISS – Zeitschrift für Psychoanalyse, 101 (2026): Lacanitverstan: LACANsLEHREN, S. 13–24.

DOI: 10.21248/riss2025.101.100
ISBN: 978-3-911681-03-2
ISBN (E-Book): 978-3-911681-04-9
ISSN: 1019-1976
eISSN: 2944-0122
Veröffentlicht: 26. Januar 2026

Diese Veröffentlichung, bis auf ausdrücklich gekennzeichnete Ausnahmen, steht unter der Creative-Commons-
Lizenz »Namensnennung-Share Alike 4.0 International« (CC BY-SA 4.0). Der Text der Lizenz ist unter https:
//creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode.de abrufbar. Eine Zusammenfassung (kein Ersatz) ist
unter https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.de nachzulesen.

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode.de
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode.de
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.de


Didaktik und Deixis

Peter Widmer
Didaktik als Teil der Pädagogik lässt sich definieren als Wis-
senschaft vom Lehren und Lernen. Sie lässt sich aufteilen in
Allgemeine Didaktik und Fachdidaktik. Erstere beschäftigt sich
mit allgemeinen Prinzipien von Lehren und Lernen, letztere mit
fachspezifischen Inhalten. Für beide gilt, dass sie vorwiegend
der Qualifikation dienen, die sich aus Wissen und sozialen Kom-
petenzen zusammensetzt, wobei über weite Strecken in der Ge-
schichte der Pädagogik das Lernen von Inhalten vorherrschte.
Vor allem im Zuge der Vermittlung von Qualifikationen für das
berufliche Leben fokussiert sich die Didaktik auf Wissen und auf
die Kompetenz, dieses Wissen im geeigneten Zeitpunkt abrufen
zu können. In neuerer Zeit hat die Didaktik vermehrt realisiert,
dass für das gesellschaftliche Leben auch kommunikative, so-
ziale Aspekte wichtig sind. Die vorliegende Arbeit, die zur All-
gemeinen Didaktik gehört, setzt an diesem Punkt an. Es geht im
Folgenden jedoch nicht um Konzepte, wie kommunikative und
soziale Fähigkeiten vermittelt und gelernt werden können, son-
dern es geht um die Grundlage, d. h. um eine bestimmte Sicht-
weise, die deutlich macht, welche Probleme sich bei der Ein-
übung von kommunikativer Kompetenz zeigen und was sie für
die Subjekte der Didaktik bedeuten.

Deixis – ein Konzept, das über die Linguistik
hinausweist
Deixis weist seiner Wortbedeutung aus dem Griechischen nach
auf das Zeigen hin. Hier, dort, vorne, hinten, oben, unten, links,
rechts sind solche Zeigewörter, Deiktika, mit denen dieser Be-
griff räumlich anschaulich gemacht wird. Dazu kommen zeit-

13

 



liche Adverbien, bei denen die Zeigefunktion weniger ins Auge
springt: jetzt, vorher, nachher, gestern, morgen, früher, später,
weil sie nicht am Sichtbaren orientiert sind. Von besonderer Be-
deutung werden sich die pronominalen Deiktika erweisen: ich,
du, wir, ihr, wobei die Pronomina der 3. Person meistens Ana-
phorika genannt werden.

Interessant sind die Pronomina nicht allein der Zeigefunktion
wegen, sondern weil sie am Nullpunkt der deiktischen Bezüge
stehen; anders gesagt, weil die örtlichen und zeitlichen Deikti-
ka auf ein Subjekt verweisen, von dem aus die räumlichen und
zeitlichen Bezüge strukturiert sind. Für die räumlichen Bezüge
ist es der Körper eines Subjekts, für die zeitlichen Bezüge das aus
Sprache (Signifikanten) gebaute Mentale des Subjekts, sein Ge-
dächtnis, sein Vorstellungsvermögen.

Was dabei betont werden muss: Im deiktischen System gibt
es keine fixen Referenzen. Abgesehen von Ausnahmen, ist das
Ich nur solange ein Ich, als es spricht, und das Du nur so lange
ein Du, als es angesprochen wird. Man sieht, dass das Zeigen als
Merkmal der Deixis angesichts dieses Sachverhalts des situati-
ven Kontextes in seiner Bedeutung sekundär wird.

Wichtiger ist, dass auch die feste Zuordnung von Signifikant
und Sache in ihrer Bedeutung zurücktritt, wenn die Aufmerk-
samkeit auf das sich artikulierende Ich, auf den Bezugspunkt
des deiktischen Systems gerichtet wird. Was sich scheinbar pro-
blemlos als Kommunikation zwischen Ich und Du beschreiben
lässt, enthält bei näherer Prüfung Dimensionen, die nicht biolo-
gischer Art sind, sondern auf der Struktur der Sprache gründen,
in die jedes menschliche Subjekt Einsitz nimmt, so dass es im-
stande ist, sich im Akt des Sprechens zu artikulieren, sich darzu-
stellen, mitzuteilen. Jedes singuläre Ich wird Zentrum des Deik-
tischen – solange es spricht. Das Singuläre ist somit eingebet-
tet in strukturale Zusammenhänge, die Auswirkungen auf seine
Befindlichkeit, ja, auf seine psychische Verfassung, seine Affekte,
Phantasien und Phantasmen haben.

Ausgehend vom Ich-Sagen zeigen sich zwei grundlegende Pro-
bleme, die beide darauf hinweisen, dass der Ausdruck »Deixis«
unzulänglich ist und lediglich die Eingangspforte markiert, de-
ren Öffnung in eine Welt führt, die weder durch ein räumliches
Konzept, ausgehend von einem sprechenden Ich, noch durch ein

14

Innen-Außen-Schema erfasst werden kann: Das eine Problem
betrifft die Zeitlichkeit des Ichs selbst, seine theoretische Ver-
ortung, die schwierig zu bestimmen ist, weil auch die Zeitlich-
keit selbst sich als eine gespaltene erweist, anders gesagt, weil
dem fortwährenden Empfinden eigener Präsenz das Wissen um
die Vergänglichkeit gegenüber steht, um nur die offensichtlichs-
te Komplikation zu benennen. Das andere Problem betrifft die
Intersubjektivität, d. h. das Aufeinandertreffen eines sich artiku-
lierenden Ichs mit einem anderen sich artikulierenden Ich. Auch
auf diesem Feld gibt es Komplikationen, denn die Entdeckung
der eigenen Position des Ichs ist verknüpft mit einem Absolut-
heitsanspruch, mit einer Weigerung, Andere anzuerkennen, was
zur Folge hat, selbst nicht anerkannt zu werden.

Gespaltene Zeitlichkeit
Betrachten wir zuerst die Verhältnisse bei der Zeitlichkeit. Sie ist
durch ein Paradox gekennzeichnet: Einerseits ist es für das Sub-
jekt immer jetzt,1 andererseits ist es endlich, vergänglich, vom
Beginn seines Lebens dem Tode geweiht. Das scheinbar Immer-
währende und das Flüchtige vereinen sich im Subjekt. Dieses Pa-
radox verdient eine nähere Untersuchung. Zunächst stellt sich
die Frage, wie es kommt, dass das Ich stets im Jetzt ist, dass es
auch am folgenden Tag oder viel später im Jetzt sein wird. Das
Jetzt ist der Nullpunkt des Seins des Subjekts, der Ausgangs-
punkt für das Spätere, auch das Frühere.

Dieses Jetzt-Ich des Ichs führt zu bedeutsamen Konsequenzen,
vorweg zur Illusion der Unsterblichkeit, die auch durch das Wis-
sen um die Sterblichkeit nicht verschwindet – Ausdruck der Ge-
spaltenheit. Die Räumlichkeit, die sich im »immer da« manifes-
tiert, hat weniger bedeutsame Konsequenzen zur Folge, es heißt
nicht, wie es die Symmetrie zur Zeitlichkeit erwarten ließe, »ich
bin überall«, oder »ich bin der Raum«, sondern »ich bin stets
da«. Daraus resultiert zwar auch eine Illusion, nämlich die An-
wesenheit der Welt, korrelativ zum Ich. Da sich das Ich als stets
in einem Raum befindlich weiß, der zur Welt gehört, wähnt es,
dass es und die Welt Korrelate sind, noch deutlicher: dass die
Welt gleich alt ist wie es selbst. Daraus folgt die vielleicht überra-
schende Erkenntnis, dass auch die Exploration der Räumlichkeit
des Ichs zur Zeitlichkeit führt – aus dem Miteinander im Raum

15



resultiert eine Gleichzeitigkeit und damit eine Gleichaltrigkeit.
Wir stoßen hier auf eine merkwürdige Logik, die Logik des Ima-
ginären genannt werden könnte. Es gibt sie auch in der Zeitlich-
keit, denn die Annahme, das Ich sei die Zeit, was ist das anderes
als eine Logik des Imaginären? Sie wird von der Logik des Sym-
bolischen korrigiert, die darauf besteht, dass das Ich vergänglich
ist.

Kehren wir zum zeitlichen Ich zurück. Seine Einbildungen sind
noch längst nicht umfassend dargestellt: Das Ich wähnt sich
nicht nur unsterblich, sondern es glaubt auch, so alt wie die Welt
zu sein. Es kann sich in die Geschichte vertiefen, nicht nur in sei-
ne eigene, sondern auch in die der Menschheit, ja sogar in die
der Erde, des Universums, stets holt es durch die Sprache, durch
die Signifikanten das Vergangene in die Gegenwärtigkeit seines
Daseins zurück, so dass es so weit gehen kann, die Geschichte
von was auch immer auf das eigene Ich zu beziehen, wohl wis-
send, dass es eine objektive Geschichte gibt! Aber da es zu ihr nur
über sein Ich als Nullpunkt Zugang hat, wird es von dieser Illusi-
on der Gleichzeitigkeit begleitet. Augustinus wusste von diesen
Zusammenhängen, weshalb er sagte, es gebe in der Sprache kei-
ne Vergangenheit.2

Wir sind damit auf einen Begriff gestoßen, der ebenso an Ge-
heimnisse angrenzt wie derjenige der Deixis: das Sagen, das
Sprechen, französisch l’énonciation. Er unterscheidet sich von
der Aussage, französisch l’énoncé, auf die gewöhnlich mehr ge-
achtet wird als auf den Vorgang des Sprechens. Lacan sagt des-
halb: »Qu’on dise reste oublié derrière ce qu’on dit dans ce qui
s’entend.«3 (»Dass man spricht, bleibt hinter dem vergessen,
was gesagt wird in dem, was gehört wird.«)

Während der énoncé den Inhalt des Sprechens fokussiert, gilt
die Aufmerksamkeit bei der énonciationdem Formalen, wozu die
Regeln des Sprechens, die Grammatik gehören, aber auch das Af-
fektive, welches die Artikulation mehr oder weniger ausgeprägt
begleitet.

Was die Grammatik betrifft, so überschneiden sich die Gel-
tungsbereiche der Begriffe Deixis und der énonciation. Das
sprachliche Ich ist an Regeln gebunden, wobei die Konjugation
in den indogermanischen Sprachen eine besondere Bedeutsam-
keit erhält, weil das deiktische Ich dadurch in seinen Einbildun-

16

gen bestärkt wird. Spricht es als Ich, so beansprucht es eigene
grammatisch vorgegebene Formen, die den anderen Formen
gegenüberstehen. Es gibt Sprachen wie z. B. das Chinesische
und das Japanische, die keine Konjugationen kennen. Es ist kein
Zufall, dass die Gesellschaften, welche diese Sprachen sprechen,
der Scham eine größere Bedeutung zumessen als die westlichen.

Intersubjektivität
Auch die Intersubjektivität ist durch ein Paradox gekennzeich-
net: Das sprachliche Ich ist keine Substanz, gleichwohl geht es
auf die Barrikaden, wenn es auf das Ich eines Anderen trifft, und
wie! In einer ersten Phase erträgt das Ich kein Anderes Ich, son-
dern setzt das eigene als absolut, ja, es ist von der Überzeugung
geleitet, es könne über Andere verfügen. Anders gesagt: Es be-
müht sich, die Anderen auf andere zu reduzieren, auf Objek-
te, die ihm willfährig sind. Dieses Streben nach Macht ist für
sich allein schon ein Problem, weil ja die Macht eine tyrannische
ist, die ihre Legitimation bloß aus dem Anspruch des eigenen,
sich absolut setzenden Ichs bezieht. Das Problem verschärft sich
zwangsläufig, wenn das Ich eines Anderen sich diese Reduzie-
rung auf ein Objekt nicht gefallen lässt, sondern seinerseits ein
Machtstreben geltend macht, so dass nun jeder im Anderen das
bekämpft, was er selbst anstrebt. »Jeder geht auf den Tod des
Anderen«, lautet Hegels Verdikt dazu.4

Der Ausgang daraus ist auf drei Arten möglich: durch Mord,
durch Unterwerfung, durch ein Nebeneinander, das durch Ver-
zicht auf Absolutheitsansprüche erreichbar ist. Die erste Mög-
lichkeit verheißt zunächst einen Triumph des Stärkeren. Wenn
es für ihn jedoch keinen Anderen mehr gibt, so erlöscht auch sei-
ne eigene Andersheit, denn diese gibt es nur in Relation zu An-
deren. Auch die Andersheit ist – wie das Ich – keine Substanz,
sondern eine Relation, die sich definitionsgemäß jeder Fixierung
entzieht. Das nach unumschränkter Macht strebende Ich erfährt
aus dieser Antizipation des Mordes nicht nur, dass ein Triumph
die Konsequenz des Alleinseins hätte, sondern auch, dass es nur
als Relation zu Anderen besteht.

Das führt zur Einsicht in die Notwendigkeit des geteilten
Seins. Die Andersheit kann nur in Relation zu Anderen bestehen.
Es ist eine Erkenntnis, die nicht angeboren ist, sondern erst aus

17



der Konfrontation des Einen mit dem Anderen erwächst. Was
ist es, was diese Konflikte antreibt? Sind es Instinkte, triebhafte
Konstellationen? Wir erhalten eine Antwort, wenn wir zurück-
blicken auf die Genese des Ichs. Seine Erlangung erschien uns
zugleich als Gewinn und als Verlust: Der Entdeckung des Un-
sichtbaren, der Wörter und ihrer Macht, des Ichs als Instanz,
die Mittelpunkt einer »Welt« ist, steht der Verlust der Unmit-
telbarkeit gegenüber, ein Hinausgeworfensein in eine Ungebor-
genheit, so dass das Begehren entsteht, wieder ganz, eins, unge-
teilt zu sein. Es mag merkwürdig klingen, wenn man sagt, das
Streben nach dem vollen Sein sei die Ursache für die absoluten
Machtansprüche des deiktischen Ichs.

Es ist das Wissen um die objektiven Zusammenhänge, in die
das deiktische Ich nolens volens eingebettet ist, das schwierig
zu akzeptieren ist. Einer oder Eine unter Vielen zu sein, eigene
Machtansprüche teilen zu müssen, sich mit Interessen Anderer
auseinandersetzen zu müssen, all das führt zur Versuchung, das
Wissen zu ignorieren, die Bedeutungslosigkeit des eigenen Le-
bens angesichts der vielen Menschen auf der Erde und der un-
endlichen Weite des Kosmos zu verleugnen und Halt und Ori-
entierung in der eigenen »Welt« zu suchen. Sofern sie nicht
genügend Befriedigung verschafft, werden Phantasmen, Ideale
und Idole geschaffen, welche diese Gedanken eigener Nichtig-
keit vertreiben sollen.

Es wäre verwunderlich, wenn diese Gegensätze in der Didak-
tik keine Rolle spielten. Viele Fragen stellen sich: Soll die Didak-
tik so weit wie möglich diese Hybris des Deiktischen bekämp-
fen oder ignorieren? Wie soll sie sich zu diesem offensichtlichen
Gegensatz zwischen Deixis und Wissenschaft verhalten? Gibt es
Möglichkeiten, ihn zu überwinden? Wenn das Sprechen und die
Deixis zusammengehören, was heißt das für den Zugang zum
wissenschaftlichen Denken?

Ist die Deixis ihrem Wesen nach kindlich?
Von der Antwort auf diese Frage hängt ab, ob die Deixis geeig-
net ist, sie als tragendes Konzept zu verwenden, um die singu-
lären Dimensionen der Subjektivität erfahrbar zu machen. Zwar
beginnt die Deixis, sich in der Kindheit zu manifestieren, näm-
lich dann, wenn es dem Kinde gelingt, sich nicht mehr in der 3.

18

Person bzw. mit seinem Eigennamen zu artikulieren. Bekannt-
lich ist der Mutter-Kind-Interaktion anfänglich inhärent, dass
in der dritten Person gesprochen wird, sowohl was die Anru-
fung des Kindes durch die Mutter als auch diejenige der Mut-
ter durch das Kind wie auch dessen Eigenbenennung betrifft.
Besonders eindrücklich zeigt sich das vor dem Spiegel, wenn
die Mutter, die das Kind auf dem Arm trägt, auf das Spiegelbild
zeigt und sagt: »Schau, das ist X!« Das geschieht, ohne dass dies
von Müttern gelernt wird! Dieser Sachverhalt weist darauf hin,
dass das objektive System, also die feste Zuordnung von Wort
und Ding, der Deixis vorausgeht und deshalb, zumindest wäh-
rend einer Phase, kindlicher ist. Das Ich-Sagen markiert demge-
genüber einen Fortschritt, indem es das Du und darüber hinaus
nach und nach das ganze Bezugsnetz des Deiktischen mitkon-
stituiert, dem auch der Vorrang des Unsichtbaren inhärent ist.

Die beiden Systeme sind nicht nur gegensätzlich, sondern auf-
einander angewiesen, um zu funktionieren: So macht das Sub-
jektive des Deiktischen, sei es als Orts-, Zeit- oder Personen-
deixis, immer wieder eine Objektivierung erforderlich, wodurch
die räumlichen Koordinaten wie auch die uhrzeitlichen Bestim-
mungen den deiktischen Ausdrücken, die nur von den daran Be-
teiligten verstanden werden, eine Bestimmung geben, die für al-
le verständlich ist. Um ein einfaches Beispiel anzuführen: Wenn
jemand auf die Frage nach dem Ziel seines Wegs mit »nach Hau-
se« antwortet, so ist diese Aussage nur für diejenigen verständ-
lich, die wissen, wo dessen Haus steht, nennt er dagegen die
Wohnadresse, so ist diese für alle auffindbar. Umgekehrt stecken
in jeder objektiven Aussage auf mehr oder weniger verborgene
Weise deiktische Momente. Zum einen betreffen sie die Benen-
nung, die ihren Ausgangspunkt im Spiegelstadium nimmt und
dazu führt, dass die Wahrnehmung des eigenen Körpers eine Art
von Matrix für spätere Wahrnehmungen bildet, man kann da-
bei von Anthropomorphismus sprechen. Man denke dabei an die
Augen, an das Gesicht, an Körperteile wie Stirne, Hand, Finger,
Füße u. a. m., die in Benennungen der Realität auftauchen. Selbst
wenn in wissenschaftlichen Diskursen versucht wird, solche An-
thropomorphismen zu überwinden, wird eine Aussage gespro-
chen, es fließen damit singuläre Momente in die wissenschaft-
lich fundierten Aussagen ein.

19



Damit tritt die Stimme auf den Plan, die Stimme als vielleicht
typischster Ausdruck des Ichs. Es ist evident, dass die Wissen-
schaft die Stimme auf den Überbringer des Wissens, des Objek-
tiven reduziert und die Schrift favorisiert, die ebenfalls nicht als
subjektiver Akt betrachtet wird, sondern als unpersönliche Wie-
dergabe eines Sachverhalts, bei der das zeitliche Moment so weit
wie möglich weggelassen wird – die wissenschaftliche Aussage
beansprucht nicht nur allgemeine Geltung, sondern tendenziell
auch überzeitliche Gültigkeit. All das zeigt sich in bildgebenden
Präsentationen, in denen die Stimme so weit wie möglich das
wiedergibt, was schriftlich festgehalten worden ist.

Die im wissenschaftlichen Diskurs angepeilte Objektivierung
hat ihren Preis: Die Lebendigkeit, auch Unberechenbarkeit, Un-
vorhersehbarkeit geht verloren, das Reale jedes Subjekts, seine
Spontaneität hat darin keinen Platz. Auch wenn die Deixis einen
Bezug zum Kindlichen hat, gehört sie unabdingbar zum Leben,
mit all ihren Seiten des Singulären, des Affektiven, der Stimmun-
gen, Vorstellungen, auch des notwendig damit verknüpften Illu-
sionären, von dem auch – freilich auf andere Art – die Objektivie-
rung des Ichs betroffen ist.

Unter Wissenschaftlern mag zwar die Überwindung der Dei-
xis erstrebenswert sein, weil damit die als störend empfundenen
Rivalitäten und Machtansprüche entfallen würden. Das gelingt
jedoch nicht, es kann nicht gelingen, denn die Ansprüche von
Anderen lassen sich nicht ausschalten. Zuerst eine Entdeckung
gemacht haben zu wollen, ist ebenso ein Kriterium der Rivali-
tät wie das Platzieren eines Beitrags in einer renommierten Zeit-
schrift. Rivalitäten machen selbst unter Übersetzern nicht Halt,
wenn es darum geht, wer den treffendsten Ausdruck gefunden
hat.

Für die Fachdidaktik der Naturwissenschaften wird man sa-
gen, dass das deiktische System nicht von Bedeutung ist. Auch
Geisteswissenschaften können der Objektivität, dem Erwerb
von Wissen, verpflichtet sein. Aber da das deiktische System eine
strukturale Gegebenheit, eine Folge der vom Anderen kommen-
den Signifikanten ist, welche das Subjekt repräsentieren, um den
Preis eines Verlusts, einer Leerstelle, die Einfallstor und Aus-
gangspunkt von Phantasmen ist, kann eine Didaktik, die ihren

20

Namen verdient, nicht daran vorbeigehen – aber wie? Es gibt
keine Fächer dafür, keine Zuordnung zu einer Fachdidaktik.

Zwei Maßnahmen zugunsten der Deixis
Quoi-de-neuf?
Das Quoi-de-neuf ist von der »pédagogie institutionelle« in
Frankreich entwickelt worden. Es ist untrennbar mit dem Na-
men Francis Imbert verbunden, wobei auch andere Pädagogen
an der Entstehung mitgeholfen haben.5 Es sieht vor, dass in
gewissen Abständen die Lernenden in dem Verband, dem sie
angehören, sich für reine bestimmte Zeit versammeln. Die Leh-
renden sorgen nur für das Zustandekommen dieser Versamm-
lungen, greifen jedoch nicht in das inhaltliche Geschehen ein.
Die Teilnehmer des Quoi-de-neuf erhalten die Möglichkeit, vor
den Mitschülerinnen und Mitschülern zu sagen, was ihnen nicht
passt, worunter sie leiden. Es geht dabei nicht nur um die énon-
cés, sondern auch um das Sprechen, die énonciation, die etwas
vom Unbewussten artikuliert, das danach verlangt, gehört zu
werden.

Als ich an einer Tagung an der Universität Hamburg daran teil-
nahm, wurde das Quoi-de-neuf mit einem Film illustriert, der
auf William Goldings Roman Herr der Fliegen basiert. Darin wird
die Geschichte einer Schulklasse von Jungen erzählt, deren Flug-
zeug anlässlich einer Reise auf eine tropische Insel abstürzt, wo-
bei alle Erwachsenen umkommen. Die Jungen vereinbaren, sich
für die Lösung von Problemen zu versammeln und dabei be-
stimmte Regeln zu befolgen. Wer spricht, soll eine Muschel in
den Händen halten, die er an den Nächsten weitergibt, der spre-
chen will. Zu Beginn dieser Vereinbarungen geht alles gut, weil
sich jeder an die Regeln hält. Doch dann brechen Machtkämp-
fe aus, genährt von Neid, körperlichen Unterschieden hinsicht-
lich Stärke und Mut, so dass eine Zweiteilung entsteht, in der die
Missachtung der anfänglichen Vereinbarung überhandnimmt.
Es kommt zu Unglücksfällen, dann zu Morden, und schließlich
führt dieser Krieg dazu, dass die Insel zu brennen beginnt und
damit die eigene Lebensgrundlage zerstört wird. Im letzten Mo-
ment kommt Rettung: Durch die brennende Insel wurde ein vor-
beifahrendes Schiff alarmiert, so dass die totale Zerstörung und

21



der Mord am Protagonisten, der sich für die Einhaltung der de-
mokratischen Regeln eingesetzt hatte, vermieden werden kann.

Diese packende Geschichte, die den Zustand der Menschheit
darstellt, zeigt, was geschieht, wenn Gesetze gebrochen, Ver-
einbarungen nicht eingehalten werden. Es geht letztlich darum,
dass die Beteiligten ihre Konflikte nicht gewaltsam austragen,
sondern sich mitteilen und so gegenseitig zu erkennen geben,
worunter sie leiden. Die Rolle der Lehrenden besteht darin, zu
verhindern, dass das Sprechen aufgegeben wird.

Imbert hat in eindrücklichen Falldarstellungen dargestellt,
wie fruchtbar das Quoi-de-neuf gerade auch für schwierige
Schülerinnen und Schüler, für Außenseiterinnen und Außensei-
ter, für Verstoßene und Verwahrloste sein kann. Im Unterschied
zu Goldings Roman garantieren Erwachsene, dass die Konflikte
nicht in gewaltsame Aktionen ausarten.

Balint-Gruppen
Es gibt eine andere Maßnahme, die geeignet ist, Konflikte zu
erkennen und zu lösen, sie ist mit einem Namen verknüpft:
Michael Balint. Er ist es, der die sogenannte Balint-Gruppe er-
funden hat. Ist das Quoi-de-neuf vor allem eine Vorrichtung für
die Lernenden, so sind die Balint-Gruppen für Lehrende ge-
dacht. Sie können dabei einem Analytiker, einer Analytikerin ei-
ne leitende Funktion übertragen, doch ist das nicht unbedingt
notwendig, es kann auch ein erfahrener Kollege, eine erfahrene
Kollegin sein, die um die Einhaltung der Regeln des mündlichen
Austauschs besorgt sind.

Das Konzept der Balint-Gruppe wurde vom ungarischen Psy-
choanalytiker Michael Balint für Angehörige von Berufsgruppen
initiiert, die mit schwierigen Menschen zu tun haben, aber nicht
explizit therapeutisch arbeiten. Sie bietet nicht nur Ärzten und
Ärztinnen, sondern auch Lehrenden die Möglichkeit, sich regel-
mäßig zu treffen, um »Problemfälle« aus der schulischen Pra-
xis vorzustellen. Ziel der Balint-Gruppe ist die Analyse und Ver-
besserung des Arzt-Patienten-Verhältnisses, auf dem pädagogi-
schen Feld des Lehrer-Schüler-Verhältnisses.

Die Gruppen bestehen aus 5–20 Personen, wobei eine Person
die Leitung übernimmt, d. h. darauf achtet, dass alle, die dies
wünschen, zu Wort kommen und gehört werden. Jemand aus

22

dem Teilnehmerkreis berichtet von den Problemen, die seiner
Ansicht nach mit einer ihm anvertrauten Person zu tun haben.
Die anderen Teilnehmer und Teilnehmerinnen hören zu, bil-
den sich eine Meinung, fragen nach, so dass nicht nur tatsäch-
liche Vorkommnisse und Verhaltensweisen zur Sprache kom-
men, sondern auch Phantasien, Vermutungen, Ängste, Aggres-
sionen u. a. m. Die zunächst Zuhörenden versuchen, sich eine
Vorstellung zu machen, was die Hintergründe und bisher unge-
sagten Voraussetzungen der dargestellten Konflikte sind, wobei
ihre Bereitschaft, etwas zur Analyse der Probleme beizutragen,
wiederum mit der eigenen Geschichte zu tun hat – dies bleibt
jedoch außerhalb dessen, was analysiert wird, denn der Fokus
gilt dem dargestellten Problem.

Die Balint-Gruppe ist somit keine Selbsterfahrung, obwohl
das Feld der Wahrnehmung durch das Geschehen in der Grup-
pe erweitert wird. Diese Erweiterung betrifft zunächst die er-
zählende Person, jedoch auch diejenigen, die ihre Ideen, Phan-
tasien, Erfahrungen zur Aufdeckung von Hintergründen beitra-
gen. Die Fruchtbarkeit dieses Geschehens in der Gruppe wird
sich dadurch erweisen, dass die Beziehung zu derjenigen Person,
die im Fokus stand, weil sie vermeintlich Probleme verursachte,
verbessert, entspannt wird. Auch wird der oder die Erzählende
merken, wieviel eigene Probleme auf den anderen projiziert wor-
den sind, ohne dass diese Zusammenhänge explizit thematisiert
werden.

Balint-Gruppen sind zudem geeignet, eine gewisse Solidari-
tät unter den Teilnehmenden zu stiften. Wer von Problemen in
der Praxis, im Schulalltag erzählt, exponiert sich, riskiert, sich
schämen zu müssen, wenn ein abgewehrter Trieb, sei er sexu-
ell oder aggressiv, zum Vorschein kommt. Da niemand davon
verschont bleibt und das soziale Feld stets damit verknüpft ist,
entsteht unter den Teilnehmenden eine Rücksicht, die einerseits
Bloßstellungen und damit Kränkungen vermeidet, andererseits
aber weit über ein Schema hinausführt, das sich mit der Unter-
scheidung von richtigem und falschem Verhalten begnügt. Die
Balint-Gruppe ist somit ein Ort, wo sich das Deiktische mani-
festiert und eingegrenzt wird durch die verbale Artikulation und
ein Minimum an Objektivierung, die von der Gruppe erarbeitet
wird und die das Gewicht der dargestellten Probleme verringert.

23



1. Vgl. dazu Georg Wilhelm Friedrich
Hegel, Phänomenologie des Geistes,
Frankfurt/M. 1970, Suhrkamp, 84–
86 und 89–90.

2. Vgl. dazu Aurelius Augustinus, Be-
kenntnisse, 11. Buch, 14. Kapitel, Wies-
baden 1958, VMA, 287.

3. Jacques Lacan, L’étourdit, in ders.,
Autres Écrits, Paris 2001, Seuil, 449–
495: 449.

4. Hegel,Phänomenologie, 149. Vgl. Peter
Widmer, »Jeder geht auf den Tod des
Anderen«. Ein Kurs mit Materialien,
Würzburg 2022, Königshausen &
Neumann.

5. Vgl. dazu Francis Imbert, Un itinérai-
re en pédagogie institutionnelle, Paris
2018, Les éditions du champ social,
und ders., L’inconscient dans la classe,
Paris 1996, ESF.

24


