
RISS – Zeitschrift für Psychoanalyse

Artikel
Schule, Begehren, Gesetz
Beat Manz

1961 wurde in Frankreich eine neue Schulpädagogik mit dem Namen »Institutionelle Pädagogik« ge-
gründet. Sie steht in der Tradition der Freinet-Pädagogik, öffnete sich aber auch den Einflüssen der
Institutionellen Psychotherapie in der Psychiatrie und der Sozialpsychologie. Der Gründer, Fernand
Oury, Lehrer in einem Vorort von Paris, veröffentlichte mit der Venezolanischen Psychologin Aïda
Vasquez 1967 ein Buch, in dem die neuen Vorgehensweisen im Unterricht einer Schulklasse darge-
stellt werden. Die Schülerinnen und Schüler arbeiten und lernen in kleinen Teams. Sie besprechen ih-
re Zusammenarbeit oder die Konflikte, die sie in ihremWohnquartier erleben, in dafür vorgesehenen
Sitzungen. Ourys Pädagogikwurde zumVorbild für viele Lehrkräfte. Diese treffen sich in Arbeitsgrup-
pen, in denen die Probleme und Entwicklungen einzelner Schüler und Schülerinnen dargestellt, unter
Anleitung eines Psychoanalytikers analysiert undmanchmal als Falldarstellungen, sog. Monografien,
veröffentlicht werden. Einer dieser psychoanalytisch geschulten Supervisoren, der in mehreren Bü-
chern solche Monografien einer gründlichen Analyse unterzieht, wobei er sich auf die Psychoanalyse
Lacans beruft, ist Francis Imbert. Seine Arbeit soll in diesem Artikel gewürdigt werden.

In 1961, a new school pedagogy was founded in France called »In-
stitutional Pedagogy«. It stands in the tradition of Freinet pedago-
gy, but also opened up to the influences of institutional psycho-
therapy in psychiatry and social psychology. The founder, Fernand
Oury, a teacher in a suburb of Paris, published a book with the
Venezuelan psychologist Aïda Vasquez in 1967 in which the new
procedures in the classroom of a school class are presented. The
pupils work and learn in small teams. They discuss their coope-
ration or the conflicts they experience in their neighbourhood in
meetings provided for this purpose. Oury’’s pedagogy became a
model for many teachers. They meet in working groups in which
the problems and developments of individual pupils are presen-
ted, analysed under the guidance of a psychoanalyst and some-
times published as case studies, so-called monographs. One of
these psychoanalytically trained supervisors, who subjects such
monographs to a thorough analysis in several books, referring to
Lacan’s psychoanalysis, is Francis Imbert. His work is to be hono-
red in this article.

En 1961, une nouvelle pédagogie scolaire appelée »Pédagogie In-
stitutionnelle« a été fondée en France. Elle s’inscrit dans la tra-
dition de la pédagogie Freinet, mais s’est également ouverte aux
influences de la Psychothérapie Institutionnelle en psychiatrie et
de la psychologie sociale. Le fondateur, Fernand Oury, enseignant
dansunebanlieuedeParis, a publié en 1967un livre avec lapsycho-
logue vénézuélienne Aïda Vasquez, dans lequel sont présentées les
nouvelles méthodes d’enseignement pour une classe scolaire. Les
élèves travaillent et apprennent en petites équipes. Ils discutent
de leur collaboration ou des conflits qu’ils rencontrent dans leur
quartier lors de séances prévues à cet effet. La pédagogie d’Oury
est devenue unmodèle pour de nombreux enseignants. Ceux-ci se
réunissent en groupes de travail, où les problèmes et les évolutions
des élèves sont présentés et analysés, souvent sous la supervision
d’un/une psychanalyste. Parfois ce travail a été publié sous forme
d’études de cas, appelées monographies. Un de ces superviseurs
formés à la psychanalyse, qui a soumis plusieurs monographies à
une analyse approfondie en se référant à la psychanalyse de Lacan,
est Francis Imbert. Son travail avec son groupe, publié en divers li-
vres, sera honoré dans cet article.

RISS – Zeitschrift für Psychoanalyse, 101 (2026): Lacanitverstan: LACANsLEHREN, S. 85–96.

DOI: 10.21248/riss2025.101.100
ISBN: 978-3-911681-03-2
ISBN (E-Book): 978-3-911681-04-9
ISSN: 1019-1976
eISSN: 2944-0122
Veröffentlicht: 26. Januar 2026

Diese Veröffentlichung, bis auf ausdrücklich gekennzeichnete Ausnahmen, steht unter der Creative-Commons-
Lizenz »Namensnennung-Share Alike 4.0 International« (CC BY-SA 4.0). Der Text der Lizenz ist unter https:
//creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode.de abrufbar. Eine Zusammenfassung (kein Ersatz) ist
unter https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.de nachzulesen.

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode.de
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode.de
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.de


Schule, Begehren, Gesetz

Beat Manz
Für Francis Imbert

Einleitung
1958 schlug der französische Psychiater und Psychoanalytiker
Jean Oury (1924–2014) für die Schulpädagogik, die von seinem
Bruder Fernand (1920–1998) geprägt worden war, den Namen
»Institutionelle Pädagogik« vor. Dieser Name, der sich nach
dem Ausschluss Fernands aus der Freinet-Bewegung nach 1961
durchsetzte, verweist auf drei Bedeutungen:

• auf die vom Psychiater und Psychoanalytiker François
Tosquelles (1912–1994) und Jean Oury gegründete »Institu-
tionelle Psychotherapie«, eine Reformbewegung innerhalb
der französischen stationären Psychiatrie, die diese nachhal-
tig veränderte;1

• auf die durch die Lehrkraft mit den Schülerinnen und Schü-
lern festgelegten Regeln des Zusammenlebens und der Or-
ganisation der Arbeit in der Schulklasse. Alle »Einrichtun-
gen«, die ein friedliches Zusammensein garantieren und ein
konzentriertes Arbeiten in der Klasse ermöglichen, das meis-
tens in kleinen Gruppen erfolgt, werden »Institutionen« ge-
nannt;2

• auf die Pädagogik in der Institution »Schule«. Diese wird kri-
tisch, in ihrer Abhängigkeit von der herrschenden Politik und
Wirtschaft eines Landes betrachtet. Die Institutionelle Päd-
agogik versucht, innerhalb der von Schulgesetz und Schul-
behörde bestimmten schulischen Rahmenbedingungen ei-
nen Gestaltungsraum einzurichten, in dem jeder Schüler und

85

 



jede Schülerin, aber auch die Lehrkraft ein Recht auf freie
Meinungsäußerung erhalten und seine oder ihre Subjektivi-
tät und Kreativität zum Tragen und Entfalten bringen dürfen
und können. Sie antwortet auf die Krise der Schule und den
Schwund der Autorität der Lehrkraft in einer durch schnel-
len Wandel und soziale Verwerfungen gezeichneten Gesell-
schaft.3

1. Die »Institutionen« der Institutionellen
Pädagogik
Zu den »Institutionen« zählen:

• Die Handdruckerei mit der Herstellung einer Klassenzeitung
mit von den Schüler/innen verfassten Texten und Illustratio-
nen.

• Die Korrespondenz der Klasse mit einer Partnerklasse (ein-
zelne Schüler/innen schreiben einzelnen Schüler/innen, es
werden aber auch Klassenbriefe und die Klassenzeitungen
ausgetauscht usw.).

• Der Lehrausgang mit der Herstellung eines Albums, das je-
nen dokumentiert.

• Die Ämter, d. h. Aufgaben, mit denen jeder Schüler und je-
de Schülerin etwas für die Gemeinschaft der Klasse tut (Tafel
putzen, Arbeitsblätter verteilen, Zimmer lüften usw.).

• Die Lernkarteien und die Bibliothek zum selbständigen Ler-
nen und Lesen.

• Der Klassenrat, in dem die Arbeiten geplant, organisiert und
besprochen, aber auch die Konflikte verhandelt werden, die
dabei auftreten.

• Die Gesprächszeit des »Was gibt’s Neues?«, in der die Schü-
lerinnen und Schüler über das berichten können, was sie zur
Zeit beschäftigt – auch über Konflikte, die sie von zuhause in
die Schule tragen.

Diese Aufzählung ist nicht abschließend. Es können immer
wieder neue Institutionen erfunden werden, wenn nötig.

86



Wer sich mit der Freinet-Pädagogik auskennt, wird feststellen,
dass es diese Institutionen bereits bei Célestin Freinet (1896–
1966) gibt. Fernand Oury hatte 1949 einen Ferienkurs bei Freinet
in Cannes besucht und dabei die Nützlichkeit aller dieser »Tech-
niken« erfasst (so heißen die Institutionen bei Freinet). Er wird
Mitglied des Vereins der Freinet-Pädagogen (ICEM). Seine Auf-
gabe wird sein, die Techniken unter den erschwerten Bedingun-
gen in seiner Klasse einer großen Stadtschule in Nanterre ein-
zuführen. Damit er eine Klasse längere Zeit, d. h. für mehr als
ein Schuljahr, führen darf, entscheidet er sich, eine Sonderschul-
klasse zu übernehmen.

Zum Bruch mit Freinet kommt es 1961, weil dieser um seinen
Einfluss in seiner Vereinigung (ICEM) fürchtet. Es ist Freinet, der
Oury und seine städtischen Kollegen ausschließt.4

1967 erscheint das Gründungsbuch der Institutionellen Päd-
agogik, Vers une pédagogie institutionnelle?, geschrieben von
Fernand Oury und einer venezolanischen Psychologin, Aïda
Vasquez (1937–2015), die den Lehrer in der theoretischen Be-
gründung und der Darstellung der täglichen Schulpraxis unter-
stützt. Françoise Dolto steuert das Vorwort bei.

Nach Oury sind es drei Bereiche, die es im Unterricht zu beach-
ten gilt:5

• Die Produktion (z. B. eines Textes, einer Klassenzeitung
usw.): Die Art der Produktion entscheidet über die Orga-
nisation der Klasse. Das Drucken eines Textes z. B. benötigt
mehrere Schüler/innen, die einander helfen.

• Die Gruppe: Meistens arbeitet die Klasse in Untergruppen
mit einem/einer Hauptverantwortlichen für eine Tätigkeit.
Diese/r zeigt den anderen Mitschüler/innen, wie man die
Druckerei bedient, einen Linolschnitt macht usw.

Das ist vielleicht das Charakteristische der Institutionel-
len Pädagogik: zu versuchen, die ständigen Handlungen
und Interventionen des Lehrers durch ein System von
Aktivitäten, durch verschiedene vermittelnde Institutio-
nen zu ersetzen, die eine dauerhafte gegenseitige Ver-
pflichtung zum Austausch innerhalb und außerhalb der
Gruppe sicherstellen.6

87



Diese Gruppenorganisation der Klasse bedeutet die Abkehr vom
herkömmlichen (Frontal-)Unterricht.

– Das Unbewusste: Oury, der eine Analyse bei Lacan gemacht
hat, weiß, dass das Unbewusste vor dem Klassenzimmer nicht
Halt macht. Die Kinder übertragen ihr Begehren auf die Lehrper-
son und auf die anderen Kinder der Klasse. Sie bringen aber auch
erlebte Konflikte und Ängste, die sie in ihrer Familie oder un-
ter Kameraden des Quartiers erworben haben, mit in die Schule
und müssen eine Gelegenheit finden, über sie zu sprechen. Dazu
dient die Redezeit »Was gibt es Neues?«.

Was unterscheidet die Institutionelle von der Freinet-
Pädagogik? So wenig, dass Fernand Oury sich einige Jahre nach
dem Tod Freinets der ICEM wieder anschließt (1979).

Er erfindet zwei Institutionen, die es bei Freinet noch nicht
gibt:

• Die Kompetenzen-Einstufung nach den Farben der Judogür-
tel. Sie zeigt an, wie weit es ein Kind in der Beherrschung ei-
ner Kulturtechnik und im Sozialverhalten gebracht hat.

• Das »innere Geld«: Besondere Verdienste bei der Arbeit wer-
den mit Papiergeld belohnt, bei Vergehen gegen die Klassen-
regeln müssen die Schüler/innen eine Busse daraus bezahlen.
Ein Markt mit kleinen Dingen, die mit dem Klassengeld er-
worben werden können, belohnt den Fleiß.

Bereits Freinet war es ein Anliegen, dass die Schüler/innen ler-
nen, sich frei mitzuteilen. Er wollte, dass die Schule selbständig
denkende und handelnde, den Autoritäten gegenüber selbstbe-
wusst auftretende junge Menschen heranbildet.7

Oury geht so weit, dass er die Autorität des Lehrers unter das
Gesamt der mit den Schüler/innen erarbeiteten Regeln stellt. Er
nennt dieses »Gesetz« (wegen seiner allgemeinen Verbindlich-
keit):

Der Lehrer ist in einer organisierten Klasse […] nicht
mehr das Gesetz, er macht es mit den Schüler/innen,
und wie diese, wendet er es an und ist ihm unterworfen,
schaut, dass es respektiert wird und muss im Klassenrat
Rechenschaft darüber ablegen, wenn er es selber einmal
verletzt. Zum Erstaunen einiger kommt es vor, dass er
bestraft wird. Er muss sich entschuldigen.8

88



Eine solche Gesetzesregel ist z. B., keine Mitschülerin, keinen
Mitschüler zu verspotten.

Freinet hatte erkannt, wie wichtig es ist, dass die Lehrkräf-
te über ihre Erfahrungen mit anderen Kolleg/innen reden kön-
nen. Daher gründete er einen Verein für den Austausch mit sei-
nen Anhänger/innen und für ihre Weiterbildung (CEL, später
ICEM).9

Die Lehrkräfte der Institutionellen Pädagogik sind ebenfalls
in Arbeitsgruppen organisiert, manchmal unter sich, manchmal
mit einem Supervisor oder einer Supervisorin. Über ihre Erfah-
rungen mit einzelnen Schüler/innen schreiben sie Fallberichte,
sog. »Monografien«. Diese dienen dem Verständnis dessen, was
die Entwicklung eines Schülers oder einer Schülerin behindert
oder fördert. Sie bilden einen wesentlichen Beitrag zur pädago-
gischen Forschung.

2. Der Beitrag von Francis Imbert zur
Institutionellen Pädagogik
Francis Imbert war als Philosophie-Professor am Institut für
Lehrer/innenausbildung in Paris-Créteil tätig. Er war Psycho-
analytiker und machte eine Ausbildung für die Moderation von
Balintgruppen. Mit einigen Lehrer/innen gründete er in Seine-
Saint-Denis eine Arbeitsgruppe, GRPI (»Groupe de recherche en
pédagogie institutionnelle«, »Forschungsgruppe Institutionel-
le Pädagogik«). In ihr wurden Einzelfallstudien über schwieri-
ge Unterrichtssituationen vorgetragen, besprochen und aufge-
schrieben. In vier Büchern kommentiert Imbert die von der Ar-
beitsgruppe verfassten und gemeinsam analysierten Monogra-
fien. Er beruft sich dabei auf die Psychoanalyse Lacans.10

In einem Artikel zur Geschichte der Gruppe GRPI schreibt er:

Meine Begegnung mit der Institutionellen Pädagogik
fand durch Zufall statt, während der großen Ferien im
Jahr 1971, als ich in einer Buchhandlung in Narbonne das
Gründungswerk von Aïda Vasquez und Fernand Oury
entdeckte, Vers une pédagogie institutionnelle, das im sel-
ben Jahr bei François Maspéro veröffentlicht worden
war. Ich fiel in dieses Buch und kam nicht mehr heraus…
Ich war schon in die Schriften von Lacan gefallen und

89



kam nicht mehr heraus… Und siehe da, zwischen diesen
Texten öffneten sich seltsame Durchgänge.11

Bereits Fernand Oury und Aïda Vasquez versuchten in ihren
beiden gemeinsam verfassten Büchern darzulegen, inwieweit
psychoanalytische Begriffe die Erfolge der neuen Pädagogik er-
klären können.12 Wir finden sogar einige wenige Verweise auf
Lacan. Oury gesteht jedoch, dass er die Psychoanalyse Lacans für
Lehrkräfte als unzugänglich hält.13

Es ist Imbert vorbehalten, in systematischer Weise die Lacan-
sche Psychoanalyse für die Erklärung der Veränderungen der
Kinder in den institutionellen Klassen herbeizuziehen.

Seinen Ausgang nimmt er bei den Institutionen. Das Charak-
teristikum derselben ist, zwischen verschiedenen Ansprüchen
gemäß einer im Vornherein vereinbarten Regel (»Gesetz«) zu
vermitteln. Imbert zieht die in einem borromäischen Knoten ge-
knüpften symbolischen, imaginären und realen Dimensionen
der Theorie Lacans herbei, um zu erklären, was mit den Kin-
dern durch die Begegnung mit den Institutionen geschieht: Wa-
ren sie vorher in rivalisierenden Beziehungen mit anderen ver-
strickt, das heißt mit dem Bild einer ihnen Totalität und Herr-
schaft versprechenden Vater-Imago identifiziert und somit ge-
reizt und aggressiv, wenn etwas nicht gelang, oder waren sie
unbeteiligt am Unterricht, weil sie fusionell an eine archaische
Mutter-Imago gebunden waren und somit einer passiven Trieb-
haftigkeit ausgesetzt, so können sie sich nun mit Hilfe der das
Gesetz vermittelnden Institutionen von diesen unheilvollen Fi-
xierungen lösen und neue Bindungen an die Klassenkameraden
eingehen. Die gemeinsame Aufgabe »trianguliert« die Zweier-
beziehung (den Wirkungsbereich des Imaginären) der Kinder
untereinander, richtet diese auf ein Drittes aus, z. B. einen Text
zu schreiben, was das eigene Begehren mobilisiert und schöp-
ferische Kräfte freisetzt. Der Text wird von der Klassengruppe
beurteilt. Diese entscheidet darüber, ob er in die Klassenzeitung
aufgenommen wird.

Am besten lässt sich die erklärende Arbeit Imberts und seiner
GRPI anhand einiger der zahlreichen »Monografien« darstellen,
der Erlebnisberichte von schwierigen Situationen, deren Analy-
se unbewusster Vorgänge und der Auflösung der Konflikte.

90



Catherine macht ein dreiwöchiges Ausbildungspraktikum als
Klassenlehrerin in einer 4. Klasse der Grundschule. Schon vor
Antritt ihrer Stelle wurde sie vor Gaël gewarnt, einem Knaben,
der stehle und lüge, arrogant sei und dumm. Bereits am ersten
Tag ihres Praktikums stellt sie fest, dass der Junge tatsächlich
schwierig ist: Er spricht dauernd, hat seine Sachen nicht dabei,
spielt mit Kugeln in der Klasse, obwohl er arbeiten sollte usw.
Die Lehrerin muss ihn dauern ermahnen. Doch der Aufruf sei-
nes Namens hilft nur für kurze Zeit. Dann beginnt er wieder zu
schwatzen, als ob die Lehrerin nicht da wäre. Am zweiten Tag
nimmt sie sich vor, entschlossen zu bleiben und eine Lösung zu
finden. Nach der ersten Provokation schreibt sie seinen Namen
an die Tafel und setzt sich wieder hin. Zwei Kinder fragen, was
das zu bedeuten habe, ob das heiße, dass Gaël bestraft werde.
Die Lehrerin bleibt stumm. Sie weiß selber nicht, was sie mit
dem Namen an der Tafel anfangen soll. Aber auch für den Jun-
gen hat der angeschriebene Name eine geradezu verblüffende
Wirkung. Er beginnt, die ihm aufgetragene Übung in sein Heft zu
schreiben. Er strengt sich an, verbessert selbständig einen Feh-
ler, der ihm unterlaufen ist, hält bis am Ende durch und zeigt
der Lehrerin die beendete Aufgabe. Die Lehrerin bewertet die Lö-
sung mit »Sehr gut«, was sie auch verdient. Gaël sagt, eine so gu-
te Note habe er noch nie erhalten. Ob er sie seiner Mutter zeigen
dürfe? Während der restlichen Zeit des Praktikums ist er zwar
kein Vorbild an Disziplin, aber er ist außerordentlich fleißig. Die
Lehrerin gibt zu, dass sie nicht wisse, wie es zu dieser Verän-
derung kam. Sie meint, dass weniger der angeschriebene Name
den Wechsel vollzogen habe als der in diesem Moment mit ihm
ausgetauschte Blick.14

Wie Imbert in seiner Analyse zeigt, hat der Name an der Wand-
tafel etwas eröffnet, das bisher verschlossen war:

…er bezeichnet das Andere des Bildes, den Zug des Un-
terschieds. […] Anders als das Wort, das wie ein Spie-
gel wirkt, lässt dieser Zug nichts erstarren, weder formt
noch deformiert er [das Subjekt]. Er ist reine Wirkung
des Schnitts, der Trennung; der Zug wirkt als das, was
Gaël stoppt: »Da steigst Du aus der narzisstischen Ma-
nege heraus. Da bist du.«15

91



An dieser Stelle zitiert Imbert Lacan, der im Seminar über die
Identifizierung sagt: »Die Namensnennung […] ist das, was die
Geburt des Subjekts interessiert, das Subjekt ist das, was sich
benennt.«16 Gaël war an ein Bild fixiert, das Bild eines frechen,
impulsiven, an keine Ordnung gebundenen Kindes. Der Name
an der Tafel hat dieses Bild durchlöchert und Gaël erlaubt, sich
von ihm zu lösen. »Die Inschrift des Namens hat die Inschrift ei-
nes Dritten und die symbolische Vermittlung mobilisiert, hat ei-
nen Symbolisierungsprozess ausgelöst; das Gesetz wurde in die Pra-
xis umgesetzt.«17

Imbert nennt ein Kind ohne Bindung zu den anderen ein
»Bolid-Kind«, von »bolos«, griechisch für »Geschoss«. Im Wort
»Symbol« findet sich dieses »bolos« wieder, als gebundener Be-
standteil eines Symbols. Ein Symbol war ursprüngliche ein Er-
kennungszeichen, z. B. eine Tonscherbe, die man in zwei Teile
zerbrach. Die beiden ursprünglichen Besitzer und deren Kinder
konnten sich als einander zugehörig beweisen, indem sie die
Teile passgenau ineinanderfügten. Wenn die Bestandteile der
symbolischen Ordnung nach Lacan Signifikanten sind, mit der
Definitionsformel: Ein Signifikant ist, was ein Subjekt für einen
anderen Signifikanten repräsentiert, so erkennen wir, dass die
Subjekte nur über Signifikanten an andere Subjekte derselben
Sprachgemeinschaft gebunden sind, so wie die beiden Träger
der Tonscherben einander in Freundschaft ergeben bleiben.18

Der Name, als ein solcher Signifikant, der das Subjekt Gaël für
die anderen Signifikanten repräsentiert, an die Wandtafel ge-
schrieben, zeigte allen anderen der Klasse, dass Gaël zu ihnen ge-
hört. Er ist einer unter anderen. Auch er soll daher arbeiten wie
die anderen und diese nicht stören bei der gemeinsamen Arbeit.

Das Gesetz, »nomos«, in dem das Wort »Name« erkennbar
ist, bindet durch die sprachliche Vermittlung, durch die sprach-
lichen Symbole die Menschen in eine Gemeinschaft (Familie,
Klasse) ein. Das ist das, was mit Gaël, einem anfänglichen Bolid-
Kind, geschehen ist.

Wie wichtig es ist, diese Orientierung am Gesetz zu suchen
und dieses ins Werk zu setzen, zeigt Imbert durch seine Analy-
se der Schule in der modernen Gesellschaft auf, die sich von ei-
nem repressiven System zu Beginn des letzten Jahrhunderts zu
einer »Schule ohne Gesetz« entwickelt hat. Er folgt hierin Fer-

92



nand Oury, der über die Schule seiner jüngeren Jahre, die er »Ka-
sernenschule« nannte, sagte: »Stupide Reglementierungen sind
an die Stelle des Gesetzes getreten… Die Schüler waren einge-
zwängt, eingespannt, bewahrt […].«19 Die aktuelle Wirklichkeit
der Schule ist eine andere geworden: »…hier sind sie nun befreit,
sich selber überlassen, verloren.«20

Ohne Gesetz aber fehlt den Heranwachsenden jede Orien-
tierung. Daher muss es über Gespräche, über die Schrift, über
die gemeinsam erarbeiteten Regeln, die Grenzen setzen, kurz,
über die symbolische Dimension in der Klasse eingeführt werden:
»Das, was mit der symbolischen Dimension, der Begründung
des Menschlichen, eingeführt wird, ist jene der Beziehung, des
Paktes, der Konvention, derVerpflichtung zumAustausch, des Ver-
bots des Geschosses, des totalitären, ungeteilten und todbringen-
den Ichs.«21

3. Die Besprechung in der Gruppe
Wenn man die ersten Monografien von Oury und Vasquez mit je-
nen von Francis Imbert und der GRPI vergleicht, merkt man, dass
sie mehreren Absichten dienen können. Nach Oury sollen sie er-
klären, was in der Klasse abläuft. Sie sollen den Nachweis der
Wirksamkeit der Institutionellen Pädagogik auf die Entwick-
lung einzelner Schülerinnen und Schüler erbringen.22

In den Monografien bei Imbert und der GRPI kommt noch et-
was anderes dazu: Die Lehrkraft, die eine konflikthafte Situati-
on mit einem Kind beschreibt, ist oft emotional in die Situation
verstrickt. Indem sie sie darstellt und mit den anderen durchar-
beitet, wird es ihr möglich, die eigene Übertragung und Gegen-
übertragung zu erkennen und zu verändern.
Ein Beispiel: Martine hat Pausenaufsicht mit ihrer Kollegin

Marie. Sie beobachtet, wie diese einen Schüler, Pierre, der einer
Schülerin einen Fußtritt gegeben hat, außer sich vor Wut zusam-
menstaucht. Nachdem der Knabe weggegangen ist, kommt Mar-
tine mit ihr ins Gespräch. Marie gesteht, dass sie nicht wisse,
warum dieser Schüler sie so wütend mache, warum sie ihn so-
sehr verabscheue. Martine entgegnet, vielleicht erinnere er sie
an jemand, den sie nicht möge. Am anderen Tag berichtet Marie
ihrer Kollegin, ihre Worte seien ihr nachgegangen. Sie habe ge-
merkt, dass Pierre sie an einen Nachbarjungen erinnere, der ihr

93



das Leben schwer machte, als sie eine kleine Schülerin war. Seit
sie diese Erinnerung ihrer Kollegin erzählen konnte, verändert
sich Maries Verhältnis zu Pierre. Dieser beruhigt sich zusehends.
Martine merkt nun ihrerseits, warum sie das Verhalten ihrer Kol-
legin beschäftigt und nachdenklich gemacht hat. In ihrer Schul-
zeit fühlte sie sich von einer Mitschülerin, Julie, in besonderer
Weise angezogen. Die Kameradin, zu der sie kein besonders en-
ges Verhältnis hatte, löste in ihr ein Gefühl der Fürsorglichkeit
und das Verlangen, sie zu beschützen, aus. Das konnte sie sich
nicht erklären. Jahre später, bei einem Treffen mit ihrer Schwes-
ter, die eine schwierigere Kindheit und Jugend erlebt hatte als sie
selber, fiel ihr plötzlich ihre Ähnlichkeit mit der kleinen Schulka-
meradin auf. Beide haben aufgrund einer Zahnfehlstellung das-
selbe Lächeln.23 Martine hatte das Gefühl, ihre Schwester be-
schützen zu sollen, auf Julie übertragen. Indem sie erkannte,
worin sich die Mitschülerin und ihre Schwester gleichen, erfass-
te sie das besondere Lächeln als »einzigen Zug«, als einziges ge-
meinsames Merkmal der beiden Erinnerungsbilder und konnte
diese nun auseinanderhalten. Somit wurde das rätselhafte Ge-
fühl der Fürsorglichkeit als Effekt einer unbewussten Verdich-
tung und Verschiebung verständlich.

4. »Was gibt es Neues?«
Diese Redezeit steht in der institutionellen Klasse all jenen offen,
die etwas auf dem Herzen haben. Oft helfen sich die Kinder ge-
genseitig, z. B. indem sie einander das Gesetz in Erinnerung ru-
fen.
Marie-Reine ist Kindergärtnerin einer Schule in einem Vorort

in Paris mit hohem Ausländeranteil und großen sozialen Proble-
men. Der fünf Jahre alteMalik, ein schüchterner Bub, sagt, nach-
dem er zuerst kaum vernehmbar etwas gemurmelt hat: »Ges-
tern bin ich mit meiner großen Schwester und ihrer Kollegin im
Carrefour [ein Laden, B. M.] Dinge stehlen gegangen. Wir sind
sehr schnell davongelaufen, niemand hat uns erwischt!«24

Zuerst bleibt die Klasse still. Dann geht ein Sturm der Entrüs-
tung los. Die Lehrerin muss schauen, dass ein Kind nach dem
anderen spricht. Nachdem einige Malik gesagt haben, dass der
Diebstahl in Läden verboten sei, dass er bestraft werden könnte,
wenn man ihn erwischt, meint Rachid, eigentlich sei der Dieb-

94



stahl die Schuld der Schwester Maliks. Schließlich sei sie älter
als er. Malik solle ihr sagen, dass stehlen verboten sei. Dieser
verspricht, das zu tun. Am späteren Nachmittag erscheint die elf
Jahre alte Schwester bei Marie-Reine und fragt sie, ob es stimme,
dass ihr kleiner Bruder vom Diebstahl erzählt habe. Die Lehre-
rin sagt, sie dürfe ihr diese Frage nicht beantworten, weil diese
Gespräche vertraulich seien. Sie könne ihr nur raten, nichts Un-
überlegtes zu tun. »Einverstanden«, sagt das Mädchen, über-
rascht darüber, dass die Lehrerin sie nicht gescholten hat. Sie
nimmt ihren kleinen Bruder an der Hand und geht.

Einige Tage später erzählt Malik der Klasse, dass er im Bett
seines älteren Bruders schlafe. Auch darauf reagieren die Kinder
empört: Er habe sein eigenes Bett. Der ältere Bruder sei nicht sein
Kumpel. Dieser habe seine eigenen Freunde und Malik ebenfalls.
Auch diese Ermahnungen zeigen Wirkung. Malik berichtet eine
Woche später, dass er nicht mehr im Bett seines Bruders schla-
fe, sondern in seinem eigenen. Sein Bruder sei nicht mehr sein
Kumpel.

5. Die Monografien als Beitrag zur
pädagogischen Forschung
Von solchen aus der täglichen Praxis gegriffenen Monografien
und ihren erklärenden Einordnungen mit Hilfe der psychoana-
lytischen Theorie leben die Bücher von Imbert und der GRPI.
Sie orientieren sich am wissenschaftlichen Paradigma des »kli-
nischen Ansatzes« in der Sozialforschung, bei welchem dem
Bericht über die Entwicklung Einzelner eine Schlüsselrolle zu-
kommt.25

1. Vgl. Pierre Delion, La psychothérapie
institutionnelle: d’où vient-elle et où va-
t-elle?, in Empan, 96 (2014), 104–112
https://doi.org/10.3917/empa.096
.0104; ders., Oury, donc. Questions de
psychiatrie, Toulouse 2022, Érès.

2. Vgl. Francis Imbert, Vocabulaire pour
la Pédagogie Institutionnelle, Vigneux
2010, Matrice.

3. Vgl. Francis Imbert, Un itinéraire
en pédagogie institutionnelle, Nîmes
2018, Champ social, und Gabriele
Weigand, Erziehung trotz Institutio-
nen? Die pédagogie institutionnelle in
Frankreich, Würzburg 1983, Königs-
hausen & Neumann.

4. Vgl. Claude Mouchet, Raymond
Bénévent, Von Freinet zu Freud: Die
institutionelle Pädagogik von Fernand

95

https://doi.org/10.3917/empa.096.0104
https://doi.org/10.3917/empa.096.0104


Oury, übers. v. Renate Kock, Erdmu-
the Mouchet unter Mitwirk. v. Clau-
de Mouchet, Frankfurt a. M. 2015,
Peter Lang, 93–112.

5. Vgl. Isabelle Robin,L’entrée dans la Loi
dans une classe dematernelle. Comment
poser des limites qui structurent à l’âge
de l’opposition, Niedernhausen 2013,
Éditions RoPi.

6. Fernand Oury, Aïda Vasquez, Vers
une pédagogie institutionnelle?, Vi-
gneux 1967, Matrice, 248 (alle fran-
zösischen Textstellen in diesem Arti-
kel sind von mir übersetzt, B. M.).

7. Vgl. Martine Boncourt, Martine
Legay, La pédagogie Freinet en élémen-
taire. Comment faire?, Paris 2019, ESF
Sciences humaines.

8. Fernand Oury, Aïda Vasquez, De la
classe coopérative à la pédagogie insti-
tutionnelle, 2 Bde, Paris 1971, Maspé-
ro, I: 165–166; Francis Imbert, GRPI,
La pédagogie institutionnelle – pour
quoi? pour qui?, Vigneux 2004, Matri-
ce, 9, Fn. 1.

9. Vgl. Renate Kock, Célestin Freinet:
Kindheit und Utopie, Bad Heilbrunn
2006, Klinkhardt.

10. Vgl. Francis Imbert, GRPI,Médiations,
institutions et loi dans la classe, Paris
1994, ESF Sciences humaines; dies.,
L’inconscient dans la classe, Paris 1996,
ESF Sciences humaines; dies., Vivre
ensemble, un enjeu pour l’école, Paris
1997, ESF Sciences humaines; dies.,
La pédagogie institutionnelle.

11. Francis Imbert, Un itinéraire en pé-
dagogie institutionnelle, Nîmes 2018,
Champ social, 7.

12. Vgl. Oury, Vasquez, Vers la pédagogie;
dies. De la classe.

13. Vgl. Fernand Oury, Passeport pour
l’avenir [1988], in Lucien Martin,

Philippe Meirieu, Jacques Pain (Hg.),
La pédagogie institutionnelle de Fer-
nand Oury, Vigneux 2009, Matrice,
165–170: 168.

14. Vgl. Imbert/GRPI, Médiations, institu-
tions et loi, 33–34.

15. Ebd., 35.

16. Ebd., 35, Fn. 1.

17. Ebd., 35, kursiv im Original.

18. Vgl. Imbert, GRPI,Médiations, institu-
tions et loi, 21–22.

19. Francis Imbert, »Bolid-Kinder« und
die Arbeit des Pädagogen, in Jahr-
buch für psychoanalytische Pädagogik,
9 (1998), 121–137: 122.

20. Ebd.

21. Francis Imbert, GRPI, Vivre ensemble,
un enjeu pour l’école, Paris 1997, ESF
Sciences humaines, 32, kursiv im Ori-
ginal.

22. Vgl. Arnaud Dubois,Histoires de la pé-
dagogie institutionnelle. Les monogra-
phies, Nîmes 2019, Champ social.

23. Vgl. Francis Imbert, GRPI,
L’inconscient dans la classe, Paris 1996,
ESF Sciences humaines, 162–166.

24. Imbert, GRPI, Vivre ensemble, 126.

25. Vgl. Mireille Cifali, J’écris le quotidi-
en, inCahiers pédagogiques, 331 (1995),
56–58 (auch auf der Homepage der
Autorin: h t t p s : / / m i r e i l l e c i f a l i
. c h / A r t i c l e s _(1 9 7 6 - 1 9 9 6 ) _ f i l
e s / q u o t i d i e n . p df [letzter Aufruf
am 14.3.2025]); dies., Florence Giust-
Desprairies (Hg.), De la clinique. Un
engagement pour la formation et la re-
cherche, Bruxelles 2006, De Boeck et
Larcier.

96

https://mireillecifali.ch/Articles_(1976-1996)_files/quotidien.pdf
https://mireillecifali.ch/Articles_(1976-1996)_files/quotidien.pdf
https://mireillecifali.ch/Articles_(1976-1996)_files/quotidien.pdf

