
RISS – Zeitschrift für Psychoanalyse

Artikel
Es gibt keinen Wisstrieb. Emanzipation und Institutionalisierung von Jacques Rancière
bis Slavoj Žižek
Gabriel Tupinambá

Übersetzer: Jonas Borer

Dieser Text untersucht die Konsequenzen, die die psychoanalytische Entkoppelung von Wissen und
durch Wissbegierde angetriebener Befriedigung zeitigt. Folgt man der Freud’schen und Lacan’schen
Hypothese, dass unsere Befriedigung nicht von demherrührt, waswir lernen, stellt sich die Frage, wie
wir die Stütze des Bildungsprozesses anders konzipieren können. ImBlick auf den von uns so genann-
ten »Kritischen Ansatz von Bildung« – erläutert insbesondere anhand von Jacques Rancières »Rück-
kehr zu Jacotot« – untersuchen wir die symptomatischen Beschränkungen eines solch kritischen An-
satzes. Dieser stellt einen Gegensatz zwischen dem emanzipatorischen Potential eines gespaltenen
Lehrpersonen-Schüler_innen-Verhältnisses und der institutionellen, die beiden in ein stabiles Ver-
hältnis bringen wollenden Gewalt her. Mit den Schwierigkeiten, die exakten Wissenschaften zu leh-
ren, erscheint das Symptom dieses kritischen Ansatzes.

The present text investigates the consequences of the psychoana-
lytical uncoupling of knowledge and the satisfaction which drives
our desire to know. Admitting the hypothesis put forth by Freud
and Lacan that our satisfaction in learning does not come from
what we learn, how else can we conceive the very backbone of the
educational process? Focusing on what we call the »critical ap-
proach« to education, exemplified here specially by Jacques Ran-
cière’s »return to Jacotot«, we examine the symptomal limits of
a critical orientation which maintains an opposition between the
emancipatory potential which can be derived from the disjunc-
tionbetween teacher and student and the institutional forcewhich
seeks to place the two in a stable relation. With the difficulties of
teaching the exact sciences, the symptom of this critical approach
appears.

Le présent texte examine les conséquences du découplage psych-
analytique entre la connaissance et la satisfaction qui pousse not-
re désir de savoir. En admettant l’hypothèse avancée par Freud
et Lacan selon laquelle notre satisfaction dans l’apprentissage ne
provient pas de ce que nous apprenons, comment pouvons-nous
concevoir autrement la structuremême du processus éducatif ? En
nous concentrant sur ce que nous appelons l’»approche critique«
de l’éducation, illustrée ici notamment par le »retour à Jacotot«
de Jacques Rancière, nous examinons les limites symptomatiques
d’une orientation critique qui maintient une opposition entre le
potentiel émancipateur pouvant découler de la disjonction entre
enseignant et élève et la force institutionnelle qui cherche à placer
les deux dans une relation stable. Les difficultés rencontrées dans
l’enseignement des sciences exactes font apparaître le symptôme
de cette approche critique.

RISS – Zeitschrift für Psychoanalyse, 101 (2026): Lacanitverstan: LACANsLEHREN, S. 57–83.

DOI: 10.21248/riss2025.101.100
ISBN: 978-3-911681-03-2
ISBN (E-Book): 978-3-911681-04-9
ISSN: 1019-1976
eISSN: 2944-0122
Veröffentlicht: 26. Januar 2026

Diese Veröffentlichung, bis auf ausdrücklich gekennzeichnete Ausnahmen, steht unter der Creative-Commons-
Lizenz »Namensnennung-Share Alike 4.0 International« (CC BY-SA 4.0). Der Text der Lizenz ist unter https:
//creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode.de abrufbar. Eine Zusammenfassung (kein Ersatz) ist
unter https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.de nachzulesen.

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode.de
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode.de
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.de


Es gibt keinen Wisstrieb
Emanzipation und Institutionalisierung von
Jacques Rancière bis Slavoj Žižek

Gabriel Tupinambá
Einleitung1

In Lacans Seminar XX, Encore, finden wir folgende Bemerkung:2

Um sofort eine Karte abzuwerfen, auf die ich Sie ein we-
nig hätte warten lassen können – es gibt kein Begehren
zu wissen, diesen berühmten Wissenstrieb, auf den Freud
irgendwo hinweist.3 Da widerspricht sich Freud. Alles
weist darauf hin – da eben ist der Sinn des Unbewussten
– nicht allein, dass der Mensch schon alles weiß, was er
zu wissen hat, sondern dass dieses Wissen vollkommen
begrenzt ist auf jenes insuffiziente Genießen, das konsti-
tuiert ist dadurch, dass er spricht.

Das ist einer der wenigen und deshalb zentralen Momente in
Lacans Lehre, in denen er so weit geht zu sagen, Freud wider-
spreche sich. Und warum ist diese Idee eines Wisstriebs – eines
Triebs zu wissen – widersprüchlich? Weil für Lacan Wissen et-
was ist, das wir nicht direkt genießen, es ist eher ein Mittel zum
Genießen. Im Gegensatz zum Freud’schen Vorschlag eines »epis-
temologischen Triebs«4 führten Lacans spätere Ausarbeitungen
des Verhältnisses zwischen Signifikant und jouissance ihn dazu,
geltend zu machen, dass Wissen und Genießen in einem eher
antinomischen Verhältnis5 zu einander stehen:6 Sogar wenn wir
uns vollkommen verpflichten, etwas zu lernen – oder es an an-
dere zu vermitteln –, entsteht aufgrund unbekannter Vorausset-
zungen die Annahme, dass wir diesen Prozess selbst genießen.
Mit anderen Worten, die Ursache des Begehrens zu wissen ist
nicht Wissen selbst: Wissen mag uns faszinieren und wir mögen
diese Bewegung hin zum Lernen als durch dieses selbst ausge-
löste Anziehung missverstehen, aber – und das ist vielleicht die

57

 



wichtige Lektion, die uns die Unterscheidung zwischen Objekt
des Begehrens und Objektursache des Begehrens lehrt7 – diese
Anziehung zum Objekt der Begierde ist nur eine »anamorpho-
tische Verzerrung« einer anstößigen oder antinomischen Ge-
walt, die uns von etwas anderem wegtreibt, einem untragbaren
Punkt, der sich am Ort der Ursache, nicht am Ziel eines bestimm-
ten Begehrens befindet. Lacans an Freud gerichteter Vorwurf ba-
siert deshalb auf dem Erkennen, dass diese Objektursache selbst
keine Wissensbildung ist: Selbst wenn wir uns zum Lernen hin-
gezogen fühlen – was das Wissen schließlich mit einer schil-
lernden Attraktivität ausstattet, ist etwas ganz anderes, angesie-
delt in einer mysteriösen Dimension, die verwandt ist mit dem
»insuffizienten Genießen, das konstituiert ist dadurch, dass es
spricht«.

Aber was sind die Konsequenzen dieser Aussage für die Bil-
dung? Wenn Wissen nicht das Objekt der Wissbegierde ist –
wenn man es also weder als Ursache noch als Wirkung die-
ser in Betracht ziehen kann, was es als gemeinsame Grundlage
von Lehrperson und Schüler_in qualifizieren würde –, wie könn-
te man dann die Struktur des Bildungsprozesses denken? Wie
könnte man dieser fundamentalen Unstimmigkeit in der politi-
schen Dimension von Bildung gerecht werden?

Diese schwierige Passage aus Lacans Seminar ist ein sehr
fruchtbarer Beginn – besonders wenn bedacht wird, welche Be-
ziehung sie zur berühmten Lacan’schen Aussage »Es gibt kein
sexuelles Verhältnis«8 unterhält. Mit dieser wird klar, dass es
nur hergestellte (eher denn grundlegende) Beziehungen zwi-
schen den Geschlechtern gibt. Was scheinbar außerhalb die-
ser berühmten Aussage Lacans steht, was den Mangel an ei-
ner gemeinsamen Grundlage für das Verständnis des Sexuellen
»vermitteln« könnte, scheint genau das Wissen darum zu sein.
Es gibt kein sexuelles Verhältnis, keine Möglichkeit, eine stabi-
le Verbindung von Mann und Frau in die Welt einzuschreiben,
aber da ist die Tatsache, dass ich weiß, dass es dieses Verhält-
nis nicht gibt. Eine Tatsache, die allenfalls die unangenehme Art
unserer Eingliederung in das (des-)organisierte Feld dieses (Un-
)Verhältnisses »erleichtert«. Ja, dieses Wissen macht diese Si-
tuation vielleicht sogar angenehmer, als direkt anzunehmen, es
gäbe tatsächlich so etwas wie eine sexuelle Beziehung: Tätigte

58



man diese Annahme, wäre man durch sie angefochten – näm-
lich in der Aufgabe »Eins zu sein« mit jemandem oder etwas an-
derem. Ist da jedoch kein sexuelles Verhältnis, wissen wir schon
von seiner Inexistenz, noch vor dem unmöglichen Kampf, der
aufgrund dieses Wissens mit einer Liebesbegegnung einhergin-
ge. So ist da also immerhin etwas, das die im Entstehen begrif-
fene Frustration im Nichtfinden vermittelt: Weil das Verhältnis
ja ohnehin nie da war, scheint es leichter ertragbar, es nie zu er-
reichen. Die Aussage »Es gibt keinen Wisstrieb« zielt ebenso wie
Lacans frühere Losung »Es gibt keine Metasprache«9 genau dar-
auf, die implizite Funktion des Wissens zu entzaubern, die die-
se in der unmöglichen Vermittlung der sexuellen Sackgasse ein-
nehmen kann. Außerdem zeigt seine Aussage:Dort, wo du denkst,
weißt du, dass es kein sexuelles Verhältnis gibt – und das ist genau
der Ort, an dem du so richtig genarrt [duped] wirst. Es gibt nichts
auf der Ebene des Wissens, was den grundlegenden Mangel im
sexuellen Verhältnis ersetzen könnte: Diese Unmöglichkeit im
Herzen des Begehrens ist nicht artikulierbar (als zweitrangiger
Gedanke)10, weil sie immer schon artikuliert ist (als ein Gedanke,
der immanent bedingt ist durch unsere Position relativ zu die-
sem Mangel).11

Jenseits der ergänzenden Rolle und in Anbetracht der funda-
mentalen Sackgasse, die das Sexuelle in der Psychoanalyse dar-
stellt, kann die These, dass da kein Wisstrieb sei, auch für sich
selbst geprüft werden. Ihre Obskurität kann allenfalls etwas er-
hellt werden, wenn wir uns einer alternativen Formulierung zu-
wenden, die Lacan ein paar Jahre zuvor präsentiert hat. Im Se-
minar XVII meint Lacan: »Wenn es etwas gibt, wozu uns die
Psychoanalyse unnachgiebig nötigen sollte, ist es aufrechtzuer-
halten, dass die Wissbegierde in keinem Verhältnis zum Wissen
steht […].«12 Wir werden hier einmal mehr an den Kern des Pro-
blems verwiesen: Es ist weniger die fehlende Motivation zu wis-
sen, als dass der Grund der Wissbegierde in keinem Verhältnis
zum schließlich Gelernten steht. Dass das kein Wisstrieb sei, hat
nicht zur Folge, dass wir nie zu wissen begehrten, vielmehr, dass
die Befriedigung im Horizont dieses Begehrens nicht selbst die
Form eines Wissens annimmt.

Diese vorbereitenden Bemerkungen sind zentral, weil sie uns
vor ein offensichtliches Problem stellen, ein Problem, das so of-

59



fensichtlich ist, dass es meist nicht als solches behandelt wird:
die Tatsache, dass es Lehrpersonen und Schüler_innen gibt. Und
der Umstand, dass der Diskurs der Lehrperson nicht der Diskurs
des Schülers/der Schülerin ist. Wieso gibt es eigentlich etwas,
das »lehren«,13 und etwas, das »lernen« genannt wird? Wieso
bezeichnen wir diese nicht gleich?14 Wieso benutzt man nicht
das gleiche Verb oder die gleiche Operation, um beide als Teil
der gleichen reflexiven Bewegung zu beschreiben, wie wir es et-
wa im Fall von »sich unterhalten« machen? Wenn Lehren auf
der einen Seite macht, was Lernen von der anderen Seite her tut,
hätten wir dann nicht einen reflexiven Begriff auf Grundlage die-
ser Komplementarität finden können? Es scheint, als handle sich
hier um eine bestimmte Spaltung oder Verdopplung und unsere
Aufgabe sei es, deren korrekten Platz und Verwendung im Bil-
dungsbereich zu prüfen. Wir wetten, dass wir in dieser Spaltung
einen konstitutiven Mangel erkennen können, der dem sexuel-
len Mangel in der Psychoanalyse sehr ähnelt – die Lücke zwi-
schen Ursache und Wirkung, die Freuds Aufnahme der Erzie-
hung (und Bildung) in seine von der Psychoanalyse angeführten
Liste der »unmöglichen Berufe« rechtfertigt.15

Um diese Wette zu untersuchen, werden wir zunächst eine
kurze Analyse zeitgenössischer Orientierungen der Bildungs-
philosophie präsentieren, insbesondere die von Kant und Freud
vertretenen einerseits, andererseits die von Paulo Freire und
Jacques Rancière.16 Dann, nach der Analyse des kritischen, die
strukturelle Spaltung zwischen Lehrperson und Schüler_in an-
erkennenden Ansatzes, wenden wir uns Žižeks Werk zu, um zu
versuchen, die grundlegenden Prinzipien eines neuen, dieser In-
kommensurabilität Rechnung tragenden Ansatzes zu definieren:
ein Ansatz, der diese Lücke mit der politischen Bedeutsamkeit
der Schule als Ort verbindet.17

Der realistische und der kritische Ansatz in der
Bildung
Wir wollen so vorgehen, dass wir die verschiedenen, der Spal-
tung zwischen Lehrperson und Schüler_in Rechnung tragenden
Herangehensweisen in zwei breite Kategorien einteilen: in den
realistischen und den kritischen Ansatz. In der Folge bezeich-
nen wir als realistischen Bildungsansatz eine Perspektive, die die

60



Spannung zwischen Lehren und Lernen als Signal oder Möglich-
keit versteht, eine bessere Beziehung zwischen den beiden Posi-
tionen herzustellen – und darin den Ansatzpunkt für Bildungs-
steuerung und -verwaltung findet. Wie können wir den Schü-
ler_innen den Lehrplan so vermitteln, dass der Unterricht die-
se zum Lernen anregt und dass der Lernprozess den Lehrperso-
nen zudem anzeigt, wie sie im Weiteren ihre Methoden auf die-
sen »abstimmen« können? Diese Fragen führen zu einem kreis-
oder spiralförmigen Prozess: Lernen hilft dem Unterricht, wel-
cher wiederum dem Lernen dient, etc. – ein Kreislauf, der zu
einem Optimum oder Ideal tendiert. Das Problem, diese Bezie-
hung zu verwalten, bleibt dabei immer bestehen, die Aufgabe
sicherzustellen, dass beide Seiten einander komplementieren –
und das ist vielleicht die grundlegende Idee dieses Ansatzes: Ler-
nen und Unterrichten sind komplementär, auch wenn sie sich
unterscheiden, der eine Begriff kann nicht ohne den anderen
existieren. In aller Kürze:

L ↔ S

Der realistische Ansatz

L steht für die Lehrperson, S für die Schüler_innen, der Dop-
pelpfeil ↔ verbindet die beiden in einer Beziehung der Kom-
plementarität oder gegenseitigen Implikation: Lernen kann hier
als Prozess verstanden werden, der einen Mangel an Wissen
durch die Wissensvermittlung der Lehrperson behebt. Das be-
deutet, dass die Wissbegierde der Schüler_innen dem Wissen
entspricht, das die Lehrperson auf diese überträgt, was sie wie-
derum aufgrund ihrer eigenen Lehrbegierde tut. Und diese ist so
wiederum dem Wissensmangel der Schüler_innen geschuldet.

Offenkundig entspricht der realistische Ansatz keiner eindeu-
tigen Strategie, er entspricht einer durch unendliche Varianten
modulierten Vorannahme – dennoch sollte es für uns hier aus-
reichen, ihn als grundlegende Idee zu definieren. Sie lautet: Was
es zu unterrichten und was es zu lernen gibt, ist ein und diesel-
be Sache. Darüber hinaus folgt aus dieser Vorannahme, dass Bil-
dung als Übertragung von Wissen von einer Partei auf die ande-
re definiert werden könnte,18 weil der realistische Ansatz davon
ausgeht, dass, selbst wenn Unterrichten und Lernen zwei ver-

61



schiedene Handlungen sind, Wissen als gemeinsames Element
beider fungiert – nämlich indem es ausgetauscht wird. Wissen
ist damit der Index der Komplementarität von Lehrperson und
Schüler_in – die Währung ihrer Beziehung.

Auf der anderen Seite ist der gemeinsame Nenner dessen, was
wir den kritischen Ansatz nennen, dass kein grundlegendes Ver-
hältnis zwischen Unterrichten und Lernen besteht. Im Gegen-
satz zu unserer vorherigen »Formel« ist der zentrale Punkt hier,
die Kopplung der beiden Seiten darzustellen, ohne deren Kom-
plementarität oder Konjunktion zu implizieren: Was unterrich-
tet und was gelernt wird, ist nicht dasselbe. Das bedeutet, dass
Lernprozesse ohne weiteres ohne eine Lehrperson stattfinden
können, und manchmal unterrichten wir tatsächlich, ohne dass
jemand da wäre. Wir wollen den Operator ♢ nutzen,19 um den
Mangel im Verhältnis zwischen der Lehr- L und der Lernfunkti-
on S darzustellen:

L♢S
Der kritische Ansatz

Das sollte folgendermaßen gelesen werden: Es gibt kein richti-
ges oder normales Verhältnis, das garantieren könnte, dass ei-
ne Lehrperson dasselbe unterrichtet, was ihre Schüler_innen ler-
nen. Mit anderen Worten, das Prüfen der Lehrfunktion L garan-
tiert in keiner Weise, dass wir irgendeine Einsicht in die Funkti-
onS erhalten würden – nicht einmal ein Verständnis der Schwie-
rigkeiten, mit denen wir uns konfrontiert sehen, würden wir die
Schüler_innen-Funktion S zuerst prüfen, um erst dann zu ver-
stehen, was diese für L impliziert. Nicht nur ist da keine vermit-
telnde, keine dritte Instanz, um dieses Verhältnis zu begründen,
es gibt auch keine Symmetrie zwischen den Wirkungen auf bei-
den Seiten dieses Unverhältnisses.

Ein Lernen ohne Lehrperson ist ziemlich einfach zu visualisie-
ren – und die meisten dem kritischen Ansatz zuschlagbaren Phi-
losoph_innen bieten reichhaltige Erläuterungen dazu –,20 der
umgekehrte Fall ist weniger augenscheinlich, und doch finden
wir ein schönes Beispiel in Heinrich von Kleists merkwürdigem
TextUeber die allmähliche Verfertigung der Gedanken beim Reden.21

Dort beschreibt Kleist, wie er erst im Zwiegespräch erfahren hat,

62



was seine selbst noch nicht ganz erfassten, aber bereits antizi-
pierten Gedanken bedeuteten – mit anderen Worten, es ging nie
darum, den Gesprächspartner dazu zu bringen, zu lernen, was er
als Lehrer bereits gewusst hat, sondern darum, durch den Ver-
such, jemand anderen unterrichten zu wollen, selbst Wissen zu
produzieren.22

In derselben Weise, in der die Annahme der Komplementari-
tät zwischen Lehrperson und Schüler_in als Ansatzpunkt für den
Steuerungsdiskurs dient, lädt die Auffassung eines Mangels im
Verhältnis zwischen Unterrichten und Lernen andere Diskurse
ein, in Bildungsschauplätze zu intervenieren. Man betrachte z. B.
nur einmal, wie die Zeitspanne zwischen der Rede des Lehrers
und dem Verstehen des Schülers für Augustinus die Öffnung für
das innere Licht Christi und damit die wahrhaftige Quelle al-
len Lernens markiert.23 Oder wie Kant im Mangel des Verhält-
nisses die Erscheinungsform des menschlichen Instinktmangels
wiedererkennt, was es wiederum notwendig mache, Erziehung
als Prozess zu verstehen, der »den Menschen den Gesetzen der
Menschheit [unterwirft]«, weil so das Verweilen beim Mangel
im Verhältnis den Ansatzpunkt fürs das moralische Gesetz bil-
de.24 In jenem Fall vermittelt oder ergänzt das religiöse Gefühl
den vom kritischen Ansatz diagnostizierten Mangel im Verhält-
nis – in diesem Fall, mit Kant, beschwört der kritische Ansatz ei-
ne negative Ontologie, um die Lücke selbst denken zu können,
den Mangel an instinktiven Bindungen also, die den Schauplatz
der Erziehung organisieren könnten.

In zeitgenössischen Ansätzen wird der Mangel im Verhältnis
von Lehrperson und Schüler_in ebenfalls als Eingriffsmöglich-
keit verstanden, meistens in Form einer Kritik ideologischer Ap-
parate oder Machtverhältnisse, so zum Beispiel in den Werken
von Denkern wie Bourdieu, Althusser oder Foucault. Diese grei-
fen in Anerkennung der grundlegenden Lücke zwischen Lehr-
person und Schüler_in ein, um hervorzuheben, dass jeder Ver-
such, diese Lücke zu überbrücken, einen gewissen Grad an Ent-
fremdung, Herrschaft und Macht bedingt.25

Schließlich überdenke man, wie genau diese Lücke – in der Au-
gustinus den Eintrittspunkt der christlichen Offenbarung, Kant
das Zeichen des Vorzugs der Vernunft über jedwede Idee ei-
nes natürlichen Instinkts oder einer angeborenen Neigung des

63



Menschen und Althusser sowie andere französische Nachkriegs-
denker_innen den Ort eines immerwährenden Kampfs zwischen
entfremdender Macht und Individuum sahen – im Werk von
Paulo Freire und Jacques Rancière als möglicher Ort menschlich
intellektueller und politischer Emanzipation wieder auftritt.

Macht, Regierung und Symptom
Wir wollen uns nun der zentralen Frage unserer Untersuchung
zuwenden, die uns beschreiben helfen könnte, was uns in die La-
ge versetzt, einen abweichenden Moment in der Geschichte kri-
tischer Eingriffe in den Bildungs- und Erziehungsdiskurs zu er-
fassen. In seinem BuchDie Linke, die keineAngst hat, sich beimNa-
men zu nennen26 gibt uns der brasilianische Philosoph Vladimir
Safatle eine treffende Einschätzung des wahrscheinlich grund-
legenden Hindernisses eines jeden heutigen konsistenten linken
Projekts:e:

Die Linke hat eine klare und ausgefeilte Theorie der
Macht hervorgebracht […]. Indessen, wie uns Giorgio
Agamben erinnert, hat sich die Linke selten die Aufga-
be gestellt, eine Theorie der Regierung auszuarbeiten. Es
war Michel Foucault, der als Erster behauptete, es ge-
be keine Theorie der Regierung außer der liberalen. Ver-
schiedene Probleme entstehen mit dieser Behauptung.
Eine Theorie der Macht zu haben, impliziert nicht, eine
Theorie der Regierung zu haben. Deshalb enden wir im-
mer wieder als Opfer verschiedener Versionen von »De-
zisionismus«, fasziniert von fast theologischen Konzep-
ten wie dem »politischen Willen«. Es verhält sich ein
bisschen so wie im Fall eines linken Kandidaten bei der
brasilianischen Präsidentschaftswahl von 2010, der di-
verse radikale ökonomische Veränderungen vorschlug,
etwa das Streichen der öffentlichen Schulden etc. Als er
gefragt wurde, wie er dies ohne Mehrheit im Kongress
umzusetzen gedenke und wie er ökonomische Disarti-
kulation27 vermeiden würde, antwortete er »mit einem
starken politischen Willen«. Kaum jemand war mit die-
ser Antwort zufrieden und das nicht ohne Grund.28

Wir sind uns sehr wohl der verschiedenen Machtmechanismen
bewusst, die gesellschaftliche Regeln und Apparate setzen und

64



verschieben, aber wir müssen darüberhinaus eine eigene Theo-
rie der Regierung entwickeln, eine Version davon, wie Institu-
tionen zu gestalten wären, die von dem, was wir über Macht-
verhältnisse gelernt haben, nicht untergraben, sondern ergänzt
würden. Genau diese Frage ist der Horizont zeitgenössischer
Versionen des kritischen Bildungsansatzes, von Bourdieu bis
zu Rancière: Diese Denker_innen konzeptualisieren den Ort der
Emanzipation als Ergebnis der Spaltung von Lehrperson und
Schüler_in, aber die präskriptive Dimension dieses Projekts und
dieser Methode29 existiert nur im Gegensatz zum Diskurs der
Regierung, im Gegensatz zur Fixierung von Plätzen und zur Zir-
kulation von Macht.

In diesem Sinn können die verschiedenen Verbindungen zwi-
schen einer Theorie der Macht und einer Theorie der Regierung
in klarster Weise als verschiedene Verbindungen von Emanzi-
pation und Institutionalisierung30 übersetzt werden. Wir wer-
den uns auf den Vergleich zweier voneinander abweichenden
kritischen Positionen konzentrieren. Beide sind bekannt sind
für ihr jeweiliges Vorziehen eines der beiden Begriffe und bei-
de tragen der wesentlichen Grundlosigkeit im Lehrpersonen-
Schüler_innen-Verhältnis Rechnung: einerseits die Positionen
von Kant und Freud, andererseits die Positionen von Freire und
Rancière.

Für Kant und Freud ist das Verhältnis von Lehrperson und
Schüler_in sekundär im Hinblick auf etwas anderes, nämlich
das Aussetzen oder die Umlenkung bestimmter Impulse. Das
erst erlaube die Aufnahme von Schüler_innen in den Schauplatz
der Erziehung.31 Die Unterordnung der triebhaften Maßlosigkeit
unter die formelle Umgebung der Schule wird über die Frage
emanzipatorischer Lehrmethoden gestellt – demnach wird die
Schule laut diesem kritischen Ansatz zum Ort, an dem der Wi-
derspruch zwischen Lehrperson und Schüler_in stattfindet. Bil-
dung ist zuallererst die Eingliederung des Menschen in diesen
Widerspruch.32

65



[L♢S] < Schule (Ort des Widerspruchs)

→ Eine Theorie der Macht wird einer Theorie der Regierung
untergeordnet (Kant und Freud)

Zu lesen als: Der Mangel im Verhältnis (♢) zwischen Lehrperson
und Schüler_in (L, S) ist sekundär, bleibt der Schule untergeord-
net als dem Ort, der diesen Mangel rahmt.

Das ist zum Beispiel auch der Grund, weswegen Kant von
der negativen Geste der Disziplin ausgeht, um einen bestimm-
ten Raum zu öffnen, den zu bewohnen man erlernen kann, bevor
er den positiven Aspekt des Unterrichtens diskutiert.33 Freud ist
weniger klar in diesem Punkt, aber auch für ihn hat eine negative
oder aufschiebende Geste den Vorrang, wie wir aus seinem Vor-
schlag erkennen, die Sublimierung habe den hauptsächlichen
Vorgang im Klassenzimmer darzustellen– damit ohne Rücksicht
auf das, was tatsächlich unterrichtet und gelernt wird, das Um-
lenken des direkten Triebziels es erlaube, die kindliche Wildheit
in etwas Produktives zu verwandeln.34

Der andere kritische Ansatz nimmt einen ziemlich eigentüm-
lichen Standpunkt ein. Insofern der Mangel im Verhältnis zwi-
schen Lehrperson und Schüler_in der Ort ist, an dem Eman-
zipation stattfinde, sei es grundlegender, diesen Mangel zu
bewirtschaften, als die Schule als Institution zu unterstützen.
Die Schule wird damit als Institution verstanden, die die pro-
duktive Dimension des Widerspruchs zum Verschwinden brin-
ge, etwa durch verschiedene Versuche, die Lücke zu verwalten
oder zu überbrücken. Diese Position wird im letzten Kapitel von
Rancières Der unwissende Lehrmeister eingehend untersucht, in
dem erwähnt wird, dass es unmöglich ist, die emanzipatorische
Methode zu institutionalisieren:

Was man der Gesellschaft an Vernünftigkeit gibt, nimmt
man von den Individuen, die sie ausmachen. Und was
sie den Individuen verweigert, wird die Gesellschaft sehr
wohl für sich nehmen können, aber sie wird es ihnen nie-
mals zurückgeben. Es ist mit der Vernunft wie mit der
Gleichheit, die ihr Synonym ist. Man muss wählen, ob
man sie den wirklichen Individuen zuspricht oder ihrer
fiktiven Vereinigung. […] Es würde für alle genügen zu

66



lernen, sich als gleiche Menschen in einer Gesellschaft
der Ungleichheit anzusehen. Das bedeutet, sich zu eman-
zipieren.35

Selbst wenn Freire diese Definition von Emanzipation niemals
akzeptierte – er würde im Gegenteil bekräftigen, dass die grund-
sätzliche Gleichheit der Menschheit dafür sorge, dass die unglei-
che Gesellschaft verändert werde –,36 wäre der zentrale Punkt,
auf den sich beide sicher einigen könnten, die gegensätzliche Be-
ziehung, die den Ort des emanzipatorischen Kampfs den insti-
tutionellen und sozialen Strukturen gegenüberstellt – Struktu-
ren, deren Existenz es erfordert, den Mangel im Verhältnis zwi-
schen Lehrperson und Schüler_in durch den Diskurs ihrer Kom-
plementarität zu ersetzen.

[L♢S] > Schule (Raum der Nahtstelle)

→ Eine Theorie der Macht wird einer Theorie der Regierung
entgegengestellt37 (Freire und Rancière)

Zu lesen als: Eine Intervention am Ort des Mangels im Verhält-
nis vonLundShat Vorrang vor der Schule als Institution, welche
so in Wirklichkeit zu einem Raum wird, der sich durch das Ver-
schwinden und das Vernähen [suture] des Unverhältnisses zwi-
schen L und S ergibt.

Im Fall Freuds und Kants haben wir eine Theorie der Macht,
die einer Theorie der Regierung untergeordnet ist. Wir wissen,
dass es einen grundlegenden Exzess oder eine Wildheit gibt, ei-
nen Anspruch auf Beherrschung und Gesetz. Wir wissen, dass es
eine zerreißende Gewalt gibt, die ein Verhältnis zwischen dem
unterrichteten Wissen und der dieses Wissen erlernenden Schü-
ler_in behindert. All dies ist aber einer Theorie der Regierung un-
tergeordnet, nämlich der Tatsache, dass wiederum die Kinder
den »Gesetzen der Menschheit« in Form des Schulgesetzes un-
tergeordnet werden müssen. Wir gehen zunächst in die Schule,
um »stillsitzen« zu lernen, und erst danach werden wir von den
Machtspielen eingeholt. Erst nach dem Setzen des Gesetzes kann
die Frage von Exzess und dessen Zähmung erst wirklich gestellt
werden.

Im Fall von Rancière und Freire finden wir eine andere Positi-
on: Es findet sich eine Theorie der Macht, die mit einer Theorie

67



der Regierung kollidiert. Weil wir wissen, wie Macht wirkt, las-
sen wir uns gar nicht erst auf einen Regierungsdiskurs ein.

Diese zwei Positionen decken sich mit zwei unterschiedlichen
Symptomen: Im Fall von Kant und Freud finden wir die wohlbe-
kannte Kritik, dass – ordnet man die Emanzipation der Institu-
tionalisierung bzw. den Exzess dem Gesetz unter – eine durch
kritische Philosophie oder Psychoanalyse »geleitete« Bildung
nur auf die Anpassungen an die Sitten und Bräuche einer be-
stimmten Zeit und ihrer geschichtlich bestimmten Herrschafts-
logik hinauslaufen könne.38 Die Grenze einer so verstandenen
Bildung und Erziehung wäre es, aus einem Kind ein Kind seiner
Zeit zu machen.

Viel interessanter ist allerdings das Symptom der emanzipato-
rischen Methode. Wenn Emanzipation eine bestimmte Freiheit
vom eigenen Platz und damit eine bestimmte Freiheit von den
sozialen Normen bedeutet, folgt eine spontane Unterordnung
der pädagogischen Inhalte unter die emanzipatorische Form –
was wiederum bedeutet, dass es einen (paradoxen) Filter oder
eine Einschränkung gibt bezüglich dessen, was am einfachsten
gelehrt werden kann durch die Methode von Jacotot. In dem Mo-
ment, in dem wir unsere Aufmerksamkeit auf den produktiven
Mangel im Verhältnis zwischen Unterricht und Lernen in der
durch Institutionalisierung von Bildung bedingten Verknöche-
rung richten, können nur noch die diesen Mangel direkt und po-
sitiv ertragenden, ja diesen inszenierenden Wissensfelder durch
die intellektuell emanzipierten Schüler_innen erlernt werden:
zum Beispiel das Wissen der historischen Entfaltung der Eman-
zipation selbst. Wir können also die gegenwärtigen Formen von
Unterdrückung, Rassismus und Sexismus diskutieren, wir kön-
nen Geschichte oder Literatur lehren, aber es zeigt sich ein Hin-
dernis, sobald wir zum Beispiel versuchen, Mathematik oder
Chemie zu unterrichten – Wissensfelder, die die äußerste Rein-
heit von Gesetz und Normen sowie die disziplinierte Beweisfüh-
rung verkörpern. In dem Moment, in dem der zu erklärende Auf-
trag selbst – basierend auf Wiederholung, Kommunikation, blin-
der Regelbefolgung – der allgemeinen Methode untergeordnet
und ein Moment derselben werden müsste, an diesem Punkt, so
scheint es zumindest, finden wir uns in einer lähmenden Logik
wieder. Eine bestimmte Einschränkung der emanzipatorischen

68



Methode ist in einer Art entfremdender Gegentendenz spürbar.
Jede Lehrperson, die einmal mit einer Version der Methode Frei-
res oder Jacotos gearbeitet hat, wird bestätigen können, dass
die Ermächtigung, die ihre Schüler_innen beim Lernen von Ge-
schichte oder Poesie durch ihre eigene intellektuelle Kraft er-
lebt haben, nicht dieselbe ist, wie dort, wo Mathematik das Un-
terrichtsthema war. Das Studium der Mathematik konfrontiert
uns mit diversen Hindernissen, wenn es als Schauplatz für Un-
terbrechungen, Mängel und persönliche Kreativität dienen soll.
An diesem Punkt bleibt noch unklar, was die Einschränkung in
der Anwendung der emanzipatorischen Methode tatsächlich ist.
Wir werden aber versuchen, diesen symptomatischen Ausnah-
mefall auf den folgenden Seiten etwas tiefergehend zu untersu-
chen.

Letztlich ist es dieser problematische Ausdruck von Emanzi-
pation und Institutionalisierung – der Ausdruck des Mangels
im Verhältnis von Unterrichten und Lernen einerseits, der Plat-
zierung dieses Mangels andererseits –, der den Raum für ei-
nen anderen kritischen Bildungsansatz eröffnet: einen – sich
zu Slavoj Žižeks philosophischem Projekt bekennenden – An-
satz, der versucht, den Widerspruch zwischen dem kantianisch-
freudianischen Paradigma und dem Rancières in einen Motor für
emanzipatorische Bildung zu verwandeln.

Emanzipation und Institutionalisierung
Wir wollen uns nun auf den von Rancière betonten Unterschied
zwischen intellektueller und sozialer Emanzipation konzen-
trieren. Die hier entwickelte These lautet – das ansprechend,
was wir als das »Symptom« des emanzipatorischen Paradig-
mas bezeichnet haben –, dass eine strenge Korrelation zwischen
den zeitlichen, mit der Institutionalisierung in Verbindung ste-
henden Modalitäten einerseits und der Emanzipation, also den
durch bestimmte Wissensfelder existierenden Hindernissen für
die allgemeine Lehrmethode andererseits herrscht. Kurz, weil
bestimmte Unterrichtsstoffe eine bestimmte Form von Kon-
sistenz mit der institutionellen Form teilen, erscheinen sie als
gegensätzlich zur emanzipatorischen – selbst gegen die konsis-
tente Zeitlichkeit von Institutionen konstruierten – Methode.

69



Die in seinem Buch Der unwissende Lehrmeister beschriebene
Herangehensweise Rancières ans Werk von Joseph Jacotot ver-
deutlicht die Antinomie zwischen emanzipatorischer Methode
und den verschiedenen geschichtlichen Versuchen, diese zu in-
stitutionalisieren. Nach dem Zitat einer langen Passage aus ei-
ner Rede Jacotots an der Militärakademie von Frankreich, die auf
dem Titelblatt des Bands Universeller Unterricht. Mathematik ge-
druckt ist (»Ein Werk, in dem nach der in jedem Fach angewand-
ten, zur Verzweiflung treibenden Angewohnheit des Meisters
kein Wort über die Mathematik steht«), erklärt Rancière zum
Beispiel:39

[D]er universelle Unterricht ist nicht eine soziale Metho-
de und [kann] es nicht sein. Er kann sich weder durch
die noch in den Institutionen der Gesellschaft verbrei-
ten. Sicherlich respektieren die Emanzipierten die gesell-
schaftliche Ordnung. Sie wissen, dass sie unter allen Um-
ständen weniger schlecht als die Anomie ist. Aber das
ist alles, was sie ihr zugestehen, und keine Institution
kann sich mit diesem Minimum zufriedengeben. Es ge-
nügt der Ungleichheit nicht, respektiert zu werden, sie
möchte beglaubigt und geliebt werden. Sie möchte er-
klärt werden. Jede Institution ist eine Erklärung der Ge-
sellschaft, eine Inszenierung der Ungleichheit. Ihr Prin-
zip verhält sich antithetisch zu demjenigen einer Metho-
de, die auf der Gleichheit und der Ablehnung der Erklä-
rung gegründet ist, und wird es immer sein. Der univer-
selle Unterricht kann sich nur an Individuen richten, nie-
mals an Gesellschaften.40

Aber wieso soll das »Prinzip« der Institution gegensätzlich zur
intellektuellen Emanzipation sein? Wieso handelt es sich nicht
um einen historisch bedingten Gegensatz? Der Schlüssel zur
strukturalen Dimension des Antagonismus wird in einer spä-
teren Passage des Texts gegeben, wenn Rancière erklärt, dass
»[n]ur der Zufall stark genug [ist], den eingesessenen, einge-
fleischten Glauben in die Ungleichheit umzustoßen«.41

Wir sehen somit, dass der Gegensatz zwischen Emanzipati-
on und Institutionalisierung einer der zeitlichen Modalitäten ist:
Nur das Kontingente kann die Kontinuität der lähmenden und
verknöchernden Ungleichheit unterbrechen und einen eman-
zipatorischen Moment bewirken. Wir werden hier zurückge-

70



bracht zur minimalen Definition von Institutionalisierung, wie
sie von Maurice Merleau-Ponty als Dauer bestimmt wurde:

Unter Institution verstand man hier also das Erfah-
rungsgeschehen, wodurch die Erfahrung um eine Di-
mension der Dauer bereichert wird. In Bezug auf diese
wird eine Reihe anderer Erfahrungen Sinn haben und ei-
ne denkbare Fortsetzung oder Geschichte bilden. – Oder
man verstand unter Institution ein Geschehen, das in
mir einen Sinn niederschlägt, nicht als Überleben oder
Residuum, sondern als Appell an eine Fortsetzung, als
Forderung nach Zukunft [avenir, A. d. Ü.].42

Wir könnten nun Rancières kritischen Ansatz mittels folgenden
Mathems formalisieren:

Institutionalisierung: [L ↔ S] (Dauer)
♢

Emanzipation: [L♢S]

Rancières kritischer Ansatz

Der Mangel im Verhältnis zwischen Lehrperson und Schüler_in
(L♢S) ist gespiegelt im Unverhältnis (♢) zwischen dem Platz,
der dieses vernäht (L ↔ S, der ihn also in etwas verwandelt, das
bestehen bleibt, eine Dauer), und dem emanzipatorischen Po-
tential des Mangels im Verhältnis (L♢S, was als Grundlage von
Emanzipation direkt vorausgesetzt wird).

Dieser Gegensatz zwischen der emanzipatorisch kontingen-
ten Unterbrechung und dem dramatischen Andauern der Un-
gleichheit wird in Rancières späterem Werk tatsächlich noch
weiter aufbereitet und ausgearbeitet – und obwohl der Philo-
soph vorsichtig und skeptisch bleibt, scheint dieses Problem
später durch ihn als die grundlegende Herausforderung des
Kommunismus erkannt worden zu sein. In seiner Vorlesung
Kommunisten ohne Kommunismus? aus dem Jahr 2009 wiederholt
er seine Position bezüglich des Unterschieds zwischen intellek-
tueller Emanzipation und Kommunisierung:

Wenn wir also sagen, die kommunistische Hypothese
sei die Hypothese der Emanzipation, dürfen wir die his-

71



torische Spannung zwischen diesen beiden Hypothe-
sen nicht vergessen. Die kommunistische Hypothese ist
möglich auf der Grundlage der Hypothese der Emanzi-
pation, also der Kollektivierung der Macht eines jeden.
Sie ist möglich auf der Grundlage der egalitären Annah-
me. Zur gleichen Zeit ist die kommunistische Bewegung
– das heißt, die Bewegung, die die Schaffung einer kom-
munistischen Gesellschaft als Ziel definiert – von ihrem
Beginn an von der gegenteiligen Annahme durchdrun-
gen gewesen: der nichtegalitären Annahme in ihren ver-
schiedenen Aspekten: der pädagogisch/progressiven Hy-
pothese der Teilung der Intelligenz; der konterrevolu-
tionären Analyse der Französischen Revolution als dem
Ausbruch des Individualismus, der die Formen sozialer
Solidarität zerstört habe; der bürgerlichen Denunziation
der autodidaktischen und anarchischen Aneignung von
Worten, Bildern und Hoffnungen durch die kleinen Leu-
te und so weiter. Die Hypothese der Emanzipation ist ei-
ne Hypothese des Vertrauens. Aber die Entwicklung der
marxistischen Wissenschaft und der kommunistischen
Parteien hat sie mit ihrem Gegenteil vermengt, einer Kul-
tur des Misstrauens basierend auf einer Annahme der
Unfähigkeit.43

Allerdings schlussfolgert er hier im Gegensatz zu seiner früheren
Position:

Kommunismus ist für uns als eine Tradition denkbar, die
um eine Anzahl von bedeutenden oder unbedeutenden
Momenten herum geschaffen wurde, als einfache Arbei-
ter und gewöhnliche Männer und Frauen ihre Fähigkeit,
für ihre Rechte und für die Rechte aller zu kämpfen oder
Fabriken, Unternehmen, Verwaltungen, Armeen, Schu-
len zu betreiben unter Beweis stellten, indem sie die
Macht der Gleichheit eines jeden mit jedem kollektivier-
ten. Wenn etwas unter der Bezeichnung Kommunismus
rekonstruiert werden muss, dann ist es eine Form der
Zeitlichkeit, die die Verbindung dieser Momente singu-
larisiert.44

Wir erkennen hier ein leicht anders geartetes Anliegen als das
noch in den Ausführungen zu Jacotots allgemeiner Methode auf-
tauchende: Wie lässt sich eine »Form der Zeitlichkeit« konstru-

72



ieren, die Unterbrechungen verbindet, ohne diese Einbrüche zu
einer Kontinuität zu reduzieren?

Den Weg jenseits des Unverhältnisses zwischen Institutiona-
lisierung als Dauer und Emanzipation als Unterbrechung, als
einzelne Unterbrechungen des Kreises der Ungleichheit zu ge-
hen, läge im Begriff einer Kontinuität ohne Dauer. Diese interes-
sante Herausforderung erlaubt es uns bereits, das, was wir das
»Symptom« des emanzipatorisch Kritischen Ansatzes genannt
haben, in neuem Licht zu sehen: Nur ein Wissen, das diese para-
doxe Kontinuität interpretiert, scheint dem emanzipatorischen Bil-
dungsmodell zu entsprechen. Die exakten Wissenschaften – also
Wissensformen, die äußerst von einem Konsistenzbegriff abhän-
gig sind – scheinen sich gegen die emanzipatorische Methode
zu sträuben. Deshalb auch die Bevorzugung der Humanwissen-
schaften als privilegierte Wissensfelder von denjenigen, die ver-
sucht haben, sich an Freires oder Rancières Bildungsansatz zu
orientieren. Genau weil Institutionen für Rancière gesellschaft-
liche Fiktionen sind – nämlich Fiktionen konsistenter und per-
manenter gesellschaftlicher Instanzen, wohingegen der eman-
zipatorische Schauplatz einer der Inkonsistenzen und Unterbre-
chungen ist, der Ort, an dem das Unverhältnis an sich erscheint
–, beginnt der Gegensatz zwischen Dauer und Unterbrechung,
zwischen Institutionalisierung und Emanzipation für den – un-
überwindbaren – Gegensatz zwischen dem realistischen und
dem kritischen Bildungsansatz zu stehen:

gesellschaftliche Fiktion (Konsistenz)
♢

emanzipatorischer Schauplatz (Inkonsistenz)

Rancières Hypothese

Man beachte, dass wir einmal mehr die das Unverhältnis zwi-
schen Institutionalisierung und Emanzipation etablierende
»Formel« umschreiben können. Für Rancière entspricht jene
der Formel des Unverhältnisses zwischen einem als verbindend
gegenüber einem als spaltend verstandenen Bildungsansatz:
[L ↔ S]♢[L♢S].

Was wir hier symptomatisch genannt haben, bedeutet, dass
nur Wissensfelder, die zur emanzipatorischen Methode passen,

73



den Mangel im Herzen der Methode interpretieren – also ein
Wissen, das einen semantischen Inhalt oder eine Metapher für
die Struktur zur Verfügung stellt. Deshalb sind der Leseunter-
richt oder das Diskutieren verschiedener Formen von Unterdrü-
ckung die meistzitierten Beispiele der Anwendung dieses Ansat-
zes. Es sind dies die Wissensfelder, die tatsächlich den Motor der
Methode spiegeln, die Rolle von Diskontinuität und Begehren.
Andererseits sind die mathematischen oder naturwissenschaft-
lichen Wissensfelder schon der Form halber mit einer bestimm-
ten Autonomie ausgestattet, einem selbstidentischem Modus
von Dauer und Konsistenz – und deshalb verlangt das Unterrich-
ten oder Lernen dieser Felder von uns mehr als nur »Respekt«
für einen Auftrag, der »weniger schlecht ist als eine Störung«:
Diese Felder verpflichten uns zu lernen und leidenschaftlich ge-
genüber etwas zu sein, das auch ohne uns stattfindet, etwas, das
keine Unterbrechung duldet, keine persönliche Interpretation,
keine Anerkennung usw. Wenn man im Klassenzimmer über ge-
sellschaftliche Antagonismen spricht, sind die Schwierigkeiten,
diese Ideen nachzuvollziehen, ebenso die Schwierigkeiten der
Lernmethode. Deshalb trägt ein Problem zur Ausarbeitung des
jeweils anderen bei. Wohingegen Mathematik durch die Metho-
de intellektueller Emanzipation zu unterrichten uns in eine an-
dere Sackgasse führt – wieso? Weil die Mathematik, während die
emanzipatorische Methode eine formale Unterbrechung benö-
tigt, es bedingt, dass wir Konsistenz, Eindeutigkeit und Konti-
nuität schätzen lernen. Damit wird auf der Ebene der Konfron-
tation von Form und Inhalt der Antagonismus zwischen Institu-
tionalisierung und Emanzipation wieder eingeführt. Diese Sack-
gasse könnte man demnach auch als die Quelle der Kritik von
Peter Hallward an den Grenzen von Rancières pädagogischer
Methode ansehen:

Jede Bildung, die ihren Namen verdient, findet in einem
Raum statt, der durch eine Affirmation der Gleichheit er-
öffnet wurde; aber diese Affirmation ist mit Bedingun-
gen verbunden (der Angemessenheit, der Ermutigung,
der Ermächtigung), denen ebenfalls entsprochen wer-
den muss, bevor eine solche Bildung praktisch wirksam
werden kann. Wenn die Fähigkeit zu unterrichten bis zu
einem gewissen Maß unabhängig von Wissen oder Kön-

74



nen ist, könnte es durchaus sein, dass diese Unabhängig-
keit ebenso gut das Resultat wie die Voraussetzung bil-
det. Hinsichtlich des ganzen Ausmaßes dieser Unabhän-
gigkeit neigt Rancières kompromisslose Position dazu,
das Problem zu vereinfachen. »Es geht (in den menschli-
chen Gesellschaften)«, darauf besteht Rancière-Jacotot,
»immer nur darum, eine Sprache zu verstehen und zu
sprechen«, oder darum, ein Werkzeug zu benutzen. Aber
basiert Bildung tatsächlich auf dem Modell des Erler-
nens von Sprachen? Ist das Erlernen von Sprachen oder
der Werkzeuggebrauch tatsächlich so wenig erklärungs-
bedürftig, wie Jacotot meint?45 Inwieweit ist es möglich,
darauf zu verzichten, auf die Ökonomie der Erklärung
zurückzugreifen, was Wissensfelder angeht, die weniger
zugänglich, »zuhanden« sind als die natürlichen Spra-
chen – Felder, zum Beispiel, wie die Quantenphysik oder
die Neurologie?46

Unsere durch Hallwards Kritik gestützte Hypothese lautet, dass
das, was vom emanzipatorischen Schauplatz ausgeschlossen
wird – der formale Bereich der Kontinuität, Eindeutigkeit, Dau-
er, etc., verbunden mit den das emanzipatorische Potential til-
genden gesellschaftlichen Fiktionen –, von innen als symptoma-
tische Grenze der Methode selbst zurückkehrt. Das erscheint im
Unterricht der »exakten Wissenschaften«, also der sich genau
auf diese formale Dimension stützenden Wissensfelder.

Nun findet sich jedoch die interessante Tatsache, dass Ranciè-
re zwar im Spracherwerb das Modell für emanzipatorisches Ler-
nen sieht47 – ein die formbaren und ermächtigenden Unterricht-
stoffe bevorzugendes Modell –, seine Sprachauffassung aber
nicht dem Rechnung trägt, was Lacan schon früh in seiner Leh-
re die »den Beziehungen des Sprechens [parole] und der Spra-
che [langage] immanente […] Antinomie« genannt hat.48 Was
wir »Sprache« nennen, muss der inhärenten Unmöglichkeit des
Sprechens selbst Rechnung tragen – dem irreduziblen Schisma
zwischen Sprecher_in und dem, wovon gesprochen wird, die-
ser beharrenden Lücke, die schon von Augustinus vorhergese-
hen wurde –, aber ebenfalls der umgekehrten Unmöglichkeit, da
die Tatsache, dass wir nie meinen, was wir sagen, uns nicht davon
abhält, von spezifischen, scheinbar eindeutigen Bedeutungsprozessen
bestimmt zu sein. Kurz, Sprache ist nicht nur etwas, das wir spre-

75



chen – sie ist vor allen anderen Dingen etwas, das uns spricht,
etwas, das erkennbare Festlegungen auf dem Körper produziert,
als wäre sie einer Konsistenz unterworfen, der sie nicht zuge-
stimmt hat. Jean-Claude Milner drückt es so aus:

Der Punkt, an dem die Psychoanalyse eingreift, lässt
sich tatsächlich folgendermaßen zusammenfassen: Der
Übergang vom vorherigen Moment, in dem das spre-
chende Wesen unendlich anders sein könnte, als es ist
– in seinem Körper und seinem Denken –, hin zum spä-
teren Moment, in dem das sprechende Wesen, aufgrund
seiner Kontingenz selbst, einer ewigen Notwendigkeit
völlig gleich geworden ist. Denn letztlich spricht die Psy-
choanalyse nur von einer Sache: von der Umwandlung
einer jeden subjektiven Singularität in ein Gesetz, das
ebenso notwendig wie die Gesetze der Natur und ebenso
kontingent wie absolut ist.49

Wenn unsere Sprachauffassung diese komplexe Antinomie ein-
schließt – damit die kontingente Bedeutungsunterbrechung des
Subjekts und die hervortretende, uns wie von außen bestim-
mende Notwendigkeit verbindend –, dann ist es nicht länger
möglich zu akzeptieren, dass die emanzipatorische Methode tat-
sächlich das Erlernen von Sprache zu ihrem Modell nimmt. Folg-
lich – und ohne, wie es Hallward vorschlägt, mit der Korrelati-
on zu brechen – könnten wir uns vielleicht vorstellen, diese Idee
zu ihrer letzten Konsequenz weiterzutreiben, indem wir akzep-
tieren, dass wir, wenn der Spracherwerb und ihre Handhabung
die allgemeine Form des Lernens wäre, dann genau lernen müs-
sen, wo Sprache für sich allein Bestand hat, wo sie als autonome
Struktur erscheint – dort also, wo Sprache selbst institutionali-
siert.50

Übersetzt von Jonas Borer

1. Der hier zum ersten Mal, allerdings
gekürzt veröffentlichte Artikel »The-
re is no Wissentrieb«: Emancipation
and Institution, from Rancière to Žižek

sollte 2014 in englischer Sprache im
von Antonia Garcia herauszugeben-
den Werk Žižek & Education veröf-
fentlicht werden. Weil das Projekt

76



von Garcia nicht zur Vollendung ge-
langt ist, handelt es sich hier um
dessen Erstveröffentlichung, von
mir aus dem Englischen ins Deut-
sche übersetzt. Ich konnte diesen
Text wiederum im Rahmen mei-
ner erziehungswissenschaftlichen
Dissertation konsultieren. Um das
englische Original von Tupinambá
kann hier bei ihm gebeten werden:
h t t p s : / / u f r j . a c a d e m i a . e d u / G a
b r i e l T u p i n a m ba [letzter Aufruf
am 22.6.2023]. Tupinambás in man-
cherlei Weise für Lacanianerinnen
und Lacanianer provozierendes wie
herausforderndes Denken – vgl. da-
zu die Kontroversen um sein Buch
The Desire of Psychoanalysis: Exer-
cises in Lacanian Thinking (Evans-
ton, IL 2021, Northwestern Univer-
sity Press) – wird damit erstmals in
deutscher Sprache zugänglich, nach-
dem Slavoj Žižek bereits 2020 – also
noch vor der eigentlichen Veröffent-
lichung des Werks von Tupinambá!
– in seinem auf Deutsch erschiene-
nen Lacans politische Klinik des Seins
(Frankfurt a. M., Klostermann) dar-
auf verwiesen hatte. Diese Kritik
wurde in Žižeks Surplus-Enjoyment:
AGuide for the Non-Perplexed schließ-
lich in englischer Sprache veröffent-
licht (London 2022, Bloomsbury, vgl.
101ff.). Ich möchte Gabriel an dieser
Stelle nicht nur für seine Erlaubnis,
seinen Text zu übersetzen, sondern
auch für seine Unterstützung mei-
nes Projekts herzlich danken, ebenso
Artur Boelderl und Peter Widmer, die
meinen Vorschlag wohlwollend auf-
genommen und es damit ermöglicht
haben, diesen Text nun erstmals zu
publizieren. (A. d. Ü.)

2. Vgl. Jacques Lacan, Encore. Seminar
XX (1972-1973), hg. v. Jacques-Alain
Miller, übers. v. Norbert Haas, Vreni
Haas, Hans-Joachim Metzger, Wien
2015, Turia + Kant, 114, Kursivierun-
gen hier und in allen folgenden Zita-
ten wie im Original.

3. Die englische Ausgabe des Seminars
(On Feminine Sexuality: The Limits of
Love and Knowledge, übers., mit Anm.
von Bruce Fink, New York 1998, Nor-
ton, 105) verweist hier auf zwei Bei-
spiele im Werk Freuds, nämlich auf
Passagen in den Drei Abhandlungen
zur Sexualtheorie (1905d, in ders., Ge-
sammelteWerke [GW], London 1940–
52, Imago, V: 95) und den Bemerkun-
gen über einen Fall von Zwangsneuro-
se (1909d, GW VII: 460). Hier wird,
im Gegensatz zu Lacans »Wissen-
trieb« [sic] Freuds »Wisstrieb« (da-
mals noch »Wißtrieb«) verwendet.
Ebenso schreibe ich nicht ›Begehren
nach Wissen‹, sondern »Wissbegier-
de«. (A. d. Ü.)

4. Tupinambá bezieht sich hier auf die
Übersetzung des »Wisstriebs« inNo-
tes upon a Case of Obsessional Neu-
rosis in Freud, The Standard Edition
of the Complete Psychological Works
of Sigmund Freud [SE], hg. v. James
Strachey, London 1953–74, Hogarth,
X: 151–318: 245. (A. d. Ü.)

5. Diese hier (und gegen Ende des Ar-
tikels) von Tupinambá nur angedeu-
tete »Antinomie« lässt sich anhand
von Mladen Dolars Kapitel Cogito as
the Subject of the Unconscious in Slavoj
Žižek (Hg.), Cogito and the Uncon-
scious, Durham, NC 1998, Duke Uni-
versity Press, 11–40, nachvollziehen.
Er stützt sich – im Unterschied zu
Tupinambá, der Seminar XX und XI
anführt – auf Lacans Seminar XIV, La
logique du fantasme, das Anfang 2023
endlich offiziell veröffentlicht wur-
de. Siehe auch Kirk Turner, Lacanian
Fantasy: The Image, Language and
Uncertainty, London 2022, Taylor &
Francis. (A. d. Ü.)

6. Vgl. Jacques-Alain Miller, Paradigms
of Jouissance, in Lacanian Ink 17
(2000), 10–47, in Teilen einsehbar
hier: https://www.lacan.com/fr
a m e X V I I 2 . h tm [letzter Aufruf am
13.6.23].

77

https://ufrj.academia.edu/GabrielTupinamba
https://ufrj.academia.edu/GabrielTupinamba
https://www.lacan.com/frameXVII2.htm
https://www.lacan.com/frameXVII2.htm


7. Vgl. Slavoj Žižek, The Parallax View,
London 2006, Verso, 61–64.

8. Tupinambá zitiert hier Lacans Se-
minar XIV, La logique du fantasme
(in deutscher und englischer Spra-
che unveröffentlicht), genauer die
Sitzung vom 14.4.1967. Zur Überset-
zung von »Il n’y a pas de rapport se-
xuel« vgl. R. Nemitz’ Ausführungen:
https://lacan- entziffern.de/rea
les/es- gibt- kein- sexuelles- verha
eltnis/ [letzter Aufruf am 22.6.2023].
(A. d. Ü.)

9. Jacques Lacan, Die Wissenschaft und
die Wahrheit [1966], in ders., Schrif-
ten. Vollständiger Text, hg., übers. v.
Hans-Dieter Gondek, 2 Bde., Wien
2015–16, Turia + Kant, II: 401–428:
416.

10. Tupinambá scheint sich hier auf das
»higher-order thinking« in der Ta-
xonomie des Psychologen und Er-
ziehungswissenschaftlers Benjamin
Bloom zu beziehen. (A. d. Ü.)

11. Jacques Lacan, Subversion des Sub-
jekts und Dialektik des Begehrens im
Freud’schen Unbewussten [1960], in
ders., Schriften, II: 325–368: 339.

12. Tupinambá zitiert die englische
Übersetzung des Seminars: Jacques
Lacan, The Other Side of Psychoana-
lysis: Seminar XVII, übers. v. Russell
Grigg, New York 2007, Norton, 23.
Die Übersetzung hier ist meine eige-
ne, anhand des französischen Origi-
nals, vgl. Jacques Lacan, L’envers de
la psychanalyse. Le séminaire XVII, Pa-
ris 1991, Seuil, 23: »S’il y a quelque
chose que la psychanalyse devrait
nous forcer de maintenir mordicus,
c’est que le désir de savoir n’a aucun
rapport avec le savoir […].« Eine inof-
fizielle deutsche Übersetzung findet
sich zwar, diese ist aber nicht oh-
ne weiteres zugänglich, vgl. wieder-
um die Ausführungen von R. Nemitz
hier: https://lacan- entziffern.de

/seminar- 17- x/ [letzter Aufruf am
22.6.2023]. (A. d. Ü.)

13. Um die Gemeinsamkeit der beiden
Begriffe auch formal herauszustrei-
chen, übersetze ich hier »to teach«
als »lehren« und verwende an die-
ser Stelle noch nicht das auch in der
Übersetzung von Rancières Werk
gebräuchlichere, für »enseigner«
genutzte »unterrichten«. Vgl. dazu
auch die Fußnote 29 unten. (A. d. Ü.)

14. In gewissen Schweizer Dialekten –
unter anderem in meinem – ver-
schwindet dieser Unterschied tat-
sächlich. Man »lehrt« sowohl, wenn
man sich Wissen selbst aneignet,
wenn man dieses vermittelt be-
kommt, als auch, wenn man ver-
sucht, dieses an jemanden zu ver-
mitteln. (A. d. Ü.)

15. Siehe dazu Sigmund Freud (1937c),
Die endliche und die unendliche Ana-
lyse, in GW XVI, 57–99: 94. Vgl. dazu
auch Jonas Borer, Besser Scheitern an
Hegel. Logik und Pädagogik zwischen
Freiheit und Entfremdung, in psychoso-
zial, 43:1 (2020), 97–110. (A. d. Ü.)

16. Man kann sich nicht nur als Erzie-
hungswissenschaftler fragen, inwie-
fern die Konzepte der vier genannten
Theoretiker tatsächlich noch zeit-
genössisch sind. In der Folge soll-
te sich aber der/dem geneigten Le-
ser/in aufklären, dass Tupinambás
Auswahl durch seinen strukturalen
Ansatz begründet sein mag. (A. d. Ü.)

17. Dieser letzte Teil findet sich nicht
in der hier vorgelegten Übersetzung.
Ich verweise dazu gerne auf Tupin-
ambás Original. (A. d. Ü.)

18. Vgl. Paolo Freire, Pädagogik der Un-
terdrückten. Bildung als Praxis der Frei-
heit, Hamburg 1975, Rowohlt, 57ff.

19. Wir borgen uns das Symbol von
Lacans Algebra: »Die Raute ♢ [ist]

78

https://lacan-entziffern.de/reales/es-gibt-kein-sexuelles-verhaeltnis/
https://lacan-entziffern.de/reales/es-gibt-kein-sexuelles-verhaeltnis/
https://lacan-entziffern.de/reales/es-gibt-kein-sexuelles-verhaeltnis/
https://lacan-entziffern.de/seminar-17-x/
https://lacan-entziffern.de/seminar-17-x/


zu lesen als ›Begehren nach‹ und
[sie ist] ebenso lesbar in rückläu-
figem Sinn, was eine Identität ein-
führt, die auf einer absoluten Nicht-
Reziprozität gegründet ist.« Jacques
Lacan, Kant mit Sade [1966], in ders.,
Schriften, II: 289–321: 300.

20. Vgl. insbesondere Jacques Ranciè-
re, Der unwissende Lehrmeister. Fünf
Lektionen über die intellektuelle Eman-
zipation, übers. v. Richard Steurer,
Wien 2007, Passagen [frz. Origi-
nal Le maître ignorant. Cinq leçons
sur l’émancipation intellectuelle, Paris
1997, Fayard], und ders., Die Nacht
der Proletarier. Archive des Arbeiter-
traums, übers. v. Brita Pohl, Wien
2013, Passagen [frz. Original La nuit
des prolétaires. Archives du rêve ouvrier,
Paris 1981, Fayard, und erneut Paris
2005, Hachette.

21. Man findet den Text im dritten Band
seiner von Siegfried Streller heraus-
gegebenen Werke und Briefe in vier
Bänden, Frankfurt 1986, Insel, 722–
723. Die 1878 erstveröffentlichte Ver-
sion des wahrscheinlich 1806 von
Kleist verfassten Texts findet sich zu-
dem hier: https://kleist-digital.de/
sonstige-prosa/allmaehlige_verfert
igung [letzter Aufruf am 21.2.2025].

22. »Oft sitze ich an meinem Geschäfts-
tisch über den Acten, und erforsche
in einer verwickelten Streitsache den
Gesichtspunkt, aus welchem sie wol
zu beurtheilen sein möchte. Ich pfle-
ge dann gewöhnlich in’s Licht zu se-
hen, als in den hellsten Punkt, bei
dem Bestreben, in welchem mein
innerstes Wesen begriffen ist, sich
aufzuklären. Oder ich suche, wenn
mir eine algebraische Aufgabe vor-
kommt, den ersten Ansatz, die Glei-
chung, die die gegebenen Verhältnis-
se ausdrückt, und aus welcher sich
die Auflösung nachher durch Rech-
nung leicht ergibt. Und siehe da,
wenn ich mit meiner Schwester da-
von rede, welche hinter mir sitzt, und

arbeitet, so erfahre ich, was ich durch
ein vielleicht stundenlanges Brüten
nicht herausgebracht haben würde.
Nicht, als ob sie es mir im eigent-
lichen Sinne sagte; denn sie kennt
weder das Gesetzbuch, noch hat sie
den Euler oder Kästner studirt. Auch
nicht, als ob sie mich durch geschick-
te Fragen auf den Punkt hinführ-
te, auf welchen es ankommt, wenn
schon dies letzte häufig der Fall sein
mag. Aber weil ich doch irgendei-
ne dunkle Vorstellung habe, die mit
dem, was ich suche, von fern her in
einiger Verbindung steht, so prägt,
wenn ich nur dreist damit den An-
fang mache, das Gemüth, während
die Rede fortschreitet, in der Not-
hwendigkeit, dem Anfang nun auch
– ein Ende zu finden, jene verwor-
rene Vorstellung zur völligen Deut-
lichkeit aus, dergestalt, daß die Er-
kenntnis zu meinem Erstaunen, mit
der Periode fertig ist. Ich mische un-
artikulirte Töne ein, ziehe die Verbin-
dungswörter in die Länge, gebrauche
wol eine Apposition, wo sie nicht nö-
thig wäre, und bediene mich anderer,
die Rede ausdehnender Kunstgriffe,
zur Fabrikation meiner Idee auf der
Werkstätte der Vernunft, die gehöri-
ge Zeit zu gewinnen.« (Kleist, Ueber
die Verfertigung, zit. n. der Erstveröf-
fentlichung, ebd.)

23. Tupinambá zitiert die ausgezeich-
nete, von J. H. S. Burleigh heraus-
gegebene Sammlung Augustinus,
Earlier Writings (London 1953, SCM
Press) und darin den Text De magis-
tro, der im Band eingeführt, analy-
siert und wiedergegeben wird (64–
101). Das lateinische Original und
eine deutsche Übersetzung finden
sich im von Therese Fuhrer her-
ausgegebenen Band 11 (De magis-
tro. Der Lehrer) von Augustins Ope-
ra. Werke, Paderborn 2002, Schö-
ningh. Eine Wiedergabe des lateini-
schen Originals findet sich auch hier:
https://www.hs-augsburg.de/~har
sch/Chronologia/Lspost05/Augus

79

https://kleist-digital.de/sonstige-prosa/allmaehlige_verfertigung
https://kleist-digital.de/sonstige-prosa/allmaehlige_verfertigung
https://kleist-digital.de/sonstige-prosa/allmaehlige_verfertigung
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspost05/Augustinus/aug_magi.html
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspost05/Augustinus/aug_magi.html
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspost05/Augustinus/aug_magi.html


tinus/aug_magi.html [letzter Aufruf
am 22.6.2023]. (A. d. Ü.)

24. Immanuel Kant, Über Pädagogik
[1803], in ders., Akademie-Ausgabe.
Band IX, Berlin, De Gruyter, 438–
500: 442. Online einsehbar unter:
https://korpora.org/kant/aa09/
[letzter Aufruf am 22.6.2023].

25. Nebst Michel Foucault, Überwachen
und Strafen. Die Geburt des Gefängnis-
ses, übers. v. Walter Seitter, Frank-
furt/M. 1977, Suhrkamp [frz. Orig.
Surveiller et punir. Naissance de la
prison, Paris 1975, Gallimard], zitiert
Tupinambá hier einen Brief über die
Erkenntnis der Kunst (Antwort an An-
dré Daspre) von L. Althusser. Eine
Übersetzung findet sich auch in der
Zeitschrift alternative, 137:24 (1981),
91–94. Das französische Original aus
dem Jahr 1966, damals publiziert als
André Daspre, Louis Althusser, Deux
lettres sur la connaissance de l’art, in
La Nouvelle Critique, Nr. 175, 136–146
https://pandor.u-bourgogne.fr/arch
ives-en-ligne/functions/ead/detac
hed/NC/NC_1966_04_n175.pdf fin-
det sich hier: http://ressources-soc
ius.info/index.php/reeditions/18-r
eeditions-d-articles/142-lettre-sur
-la-connaissance-de-l-art-reponse
-a-andre-daspre [letzter Aufruf am
252.26.20253]. (A. d. Ü.)

26. Das Buch von Safatle, A Esquerda que
não teme dizer seu nome, Rio de Janei-
ro 2012, Três Estrelas, ist nur in por-
tugiesischer Sprache zugänglich. Das
Original liegt mir vor, der Titel ist
meine eigene, an Tupinambás engli-
sche Übersetzung angelehnte Über-
setzung. (A. d. Ü.)

27. Ein Begriff, der von der Medizin –
dort die Trennung zweier Knochen
an ihrem Gelenk – in die Wirtschafts-
wissenschaften gewandert ist und
hier in gebotener Kürze die fehlende
Verbindung zwischen Wirtschafts-
sektoren meint. (A. d. Ü.)

28. Safatle, A Esquerda, 76f., übersetzt
aus dem Portugiesischen ins Engli-
sche von Tupinambá, übersetzt von
mir aus dem Englischen unter Be-
rücksichtigung des portugiesischen
Originals von Safatle. (A. d. Ü.)

29. Tupinamba schreibt, außer wenn er
wörtlich zitiert, immer »method«
(»emanzipatorische«, »soziale«…),
wobei Rancière im Original meist
den Begriff »enseignement« verwen-
det, was auch in den englischen und
deutschen Übersetzungen entspre-
chend als »teaching« und »Unter-
richt« übernommen wurde. Vgl. da-
zu auch die Fußnote 13 oben. (A. d. Ü.)

30. Ich übersetze hier den sowohl von
Tupinambá im Englischen als auch
den von Rancière (und Maurice
Merleau-Ponty) im französischen
Original verwendeten Ausdruck der
»institution« als »Institutionalisie-
rung«, weil mir scheint, dass die-
ser Begriff im Deutschen treffender
die Absicht der Autoren wiedergibt,
vor allem diejenige von Tupinambá,
was sich dann im allerletzten Wort
des Artikels zeigt (im Original findet
sich »institutes«, was man auch mit
»gründet« hätte übersetzen kön-
nen). Zu weiteren Überlegungen
zum Begriff siehe z. B. Roger Häuß-
lings knappen Beitrag Institution,
in Johannes Kopp, Anja Steinbach
(Hg.), Grundbegriffe der Soziologie, 12.
Aufl., Wiesbaden 2018, Springer, 191–
193. (A. d. Ü.)

31. Einer der interessantesten Texte zu
Freuds Position bezüglich Fragen der
Erziehung ist Teil H) seines Das In-
teresse an der Psychoanalyse, 1913j, in
GW VIII, 389–420. Er verdient es,
ausführlich zitiert zu werden (419f):
»Das gewichtige Interesse der Er-
ziehungslehre an der Psychoanaly-
se stützt sich auf einen zur Evidenz
gebrachten Satz. Ein Erzieher kann
nur sein, wer sich in das kindliche
Seelenleben einfühlen kann, und wir

80

https://www.hs-augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspost05/Augustinus/aug_magi.html
https://korpora.org/kant/aa09/
https://pandor.u-bourgogne.fr/archives-en-ligne/functions/ead/detached/NC/NC_1966_04_n175.pdf
https://pandor.u-bourgogne.fr/archives-en-ligne/functions/ead/detached/NC/NC_1966_04_n175.pdf
https://pandor.u-bourgogne.fr/archives-en-ligne/functions/ead/detached/NC/NC_1966_04_n175.pdf
http://ressources-socius.info/index.php/reeditions/18-reeditions-d-articles/142-lettre-sur-la-connaissance-de-l-art-reponse-a-andre-daspre
http://ressources-socius.info/index.php/reeditions/18-reeditions-d-articles/142-lettre-sur-la-connaissance-de-l-art-reponse-a-andre-daspre
http://ressources-socius.info/index.php/reeditions/18-reeditions-d-articles/142-lettre-sur-la-connaissance-de-l-art-reponse-a-andre-daspre
http://ressources-socius.info/index.php/reeditions/18-reeditions-d-articles/142-lettre-sur-la-connaissance-de-l-art-reponse-a-andre-daspre
http://ressources-socius.info/index.php/reeditions/18-reeditions-d-articles/142-lettre-sur-la-connaissance-de-l-art-reponse-a-andre-daspre


Erwachsenen verstehen die Kinder
nicht, weil wir unsere eigene Kind-
heit nicht mehr verstehen. Unsere
Kindheitsamnesie ist ein Beweis da-
für, wie sehr wir ihr entfremdet sind.
Die Psychoanalyse hat die Wünsche,
Gedankenbildungen, Entwicklungs-
vorgänge der Kindheit aufgedeckt
[…]. Wenn sich die Erzieher mit den
Resultaten der Psychoanalyse ver-
traut gemacht haben, werden sie es
leichter finden, sich mit gewissen
Phasen der kindlichen Entwicklung
zu versöhnen, und werden unter an-
derem nicht in Gefahr sein, beim
Kind auftretende sozial unbrauch-
bare oder perverse Triebregungen zu
überschätzen. Sie werden sich eher
von dem Versuch einer gewaltsa-
men Unterdrückung dieser Regun-
gen zurückhalten, wenn sie erfah-
ren, daß solche Beeinflussungen oft
nicht minder unerwünschte Erfol-
ge liefern, als das von der Erziehung
gefürchtete Gewährenlassen kind-
licher Schlechtigkeit. Gewalttätige
Unterdrückung starker Triebe von
außen bringt bei Kindern niemals
das Erlöschen oder die Beherrschung
derselben zustande, sondern erzielt
eine Verdrängung, welche die Nei-
gung zu späterer neurotischer Er-
krankung setzt. Die Psychoanaly-
se hat oft Gelegenheit zu erfahren,
welchen Anteil die unzweckmäßi-
ge einsichtslose Strenge der Erzie-
hung an der Erzeugung von nervö-
ser Krankheit hat, oder mit welchen
Verlusten an Leistungsfähigkeit und
Genußfähigkeit die geforderte Nor-
malität erkauft wird. Sie kann aber
auch lehren, welch wertvolle Bei-
träge zur Charakterbildung diese
asozialen und perversen Triebe des
Kindes ergeben, wenn sie nicht der
Verdrängung unterliegen, sondern
durch den Prozeß der sogenannten
Sublimierung von ihren ursprüng-
lichen Zielen weg zu wertvolleren
gelenkt werden. Unsere besten Tu-
genden sind als Reaktionsbildungen
und Sublimierungen auf dem Boden

der bösesten Anlagen erwachsen.
Die Erziehung sollte sich vorsorglich
hüten, diese kostbaren Kraftquel-
len zu verschütten und sich darauf
beschränken, die Prozesse zu beför-
dern, durch welche diese Energien
auf gute Wege geleitet werden. In der
Hand einer psychoanalytisch aufge-
klärten Erziehung ruht, was wir von
einer individuellen Prophylaxe der
Neurosen erwarten können.«

32. Kant, Über Pädagogik, 442: »Wildheit
ist die Unabhängigkeit von Gesetzen.
Disciplin unterwirft den Menschen
den Gesetzen der Menschheit, und
fängt an, ihm den Zwang der Geset-
ze fühlen zu lassen. Dieses muß aber
frühe geschehen. So schickt man z. E.
Kinder Anfangs in die Schule, nicht
schon in der Absicht, damit sie dort
etwas lernen sollen, sondern damit
sie sich daran gewöhnen mögen, still
zu sitzen, und pünktlich das zu be-
obachten, was ihnen vorgeschrieben
wird, damit sie nicht in Zukunft, je-
den ihrer Einfälle würklich auch und
augenblicklich in Ausübung bringen
mögen.«

33. Vgl. ebd.

34. Vgl. Freud, Das Interesse, 419f. [Mir
scheint, hier folgt Tupinambá einer
langen, vor allem mit dem Namen
Siegfried Bernfeld verbundenen Tra-
dition, die Freuds Denken pädago-
gisch fruchtbar machen will. Zu ei-
ner Kritik dieser Tradition und einer
alternativen Vorgehensweise siehe
die jüngst erschienene, exzellente
Dissertation von Marianne Dolderer,
Die Liebe zum Kind. Generationale Be-
ziehungen im Spannungsfeld von struk-
turaler Psychoanalyse, Pädagogik und
Geschlechtertheorie, Bielefeld 2022,
Transcript, z. B. 31ff., 46ff., 142ff. etc.,
sowie meine eigene künftig erschei-
nende Dissertation. Im hier nicht
enthaltenen letzten Teil des Artikels
von Tupinambá wird ebenfalls eine

81



alternative Vorgehensweise vorge-
stellt. – A. d. Ü.]

35. Rancière, Der unwissende Lehrmeister,
155.

36. Freire, Pädagogik, 108.

37. Ich habe hier den von Tupinambá
verwendeten Begriff Lacans/Jacques-
Alain Millers »suture« mit »Naht-
stelle« übersetzt, analog zur Über-
setzung, die Nikolaus G. Schneider
für den Begriff verwendet, vgl. dazu
schon den Buchtitel von Slavoj Žižek,
Die Furcht vor echten Tränen. Krzysztof
Kieslowski und die »Nahtstelle«, Ber-
lin 2001, Volk & Welt (engl. Orig. The
Fright of Real Tears: Krzysztof Kieślow-
ski Between Theory and Post-Theory,
London 2001, British Film Institu-
te). Eine Mitschrift der mittlerwei-
le zum lacanianischen Klassiker ge-
wordenen Präsentation von Miller in
Lacans Seminar von 1965 wurde ver-
öffentlicht als La suture. Éléments de
la logique du signifiant, in Cahiers pour
l’analyse, 1 (1966), 37–49, online z. B.
hier: http://cahiers.kingston.ac.uk
/pdf/cpa1.3.miller.pdf [letzter Aufruf
am 22.6.2023]. (A. d. Ü.)

38. Beispiele dieser Kritik sind reichlich
vorhanden, hier sei nur auf die zwei
berühmtesten verwiesen: Michel
Foucaults Kritik an Kant in seinem
TextWas ist Aufklärung?, vgl. Eva Erd-
mann, Rainer Forst, Axel Honneth
(Hg.), Ethos der Moderne. Foucaults
Kritik der Aufklärung, Frankfurt a. M.
1990, Campus, 35–54; 1984 erschien
zum ersten Mal die französische
und englische Version, die franzö-
sische in Le Magazine littéraire, Nr.
207, die englische im Foucault Rea-
der, hg. v. Paul Rabinow, New York,
Pantheon. Das Original findet sich
auch in den von Daniel Defert und
François Ewald herausgegebenen
Dits et Écrits, 4 Bde., Paris 1994, Galli-
mard, IV: 562–578, sowie online hier:
https://foucault.info/documents/

foucault.questcequeLesLumieres.fr
[letzter Aufruf am 22.6.2023]; und
Gilles Deleuze und Félix Guattaris
Kritik an Freud in Anti-Ödipus. Ka-
pitalismus und Schizophrenie I, übers.
v. Bernd Schwibs, Frankfurt/M. 1977,
Suhrkamp [frz. Anti-Œdipe. Capita-
lisme et schizophrénie I, Paris 1972, Mi-
nuit].

39. Rancière, Der unwissende Lehrmeister,
123.

40. Ebd.

41. Ebd., 155.

42. Maurice Merleau-Ponty, Die ›Institu-
tion‹ in der personalen und öffentlichen
Geschichte [1955], in ders.,Vorlesungen
I, übers. v. Alexandre Métraux, Berlin
1973, De Gruyter, 74–77: 75 [frz. Orig.
L’›instution‹ dans l’histoire personnelle
et publique, in ders., Resumés de cours,
Paris 1968, Gallimard].

43. Jacques Rancière, Kommunisten oh-
ne Kommunismus? [2009], übers. v.
Harald Etzbach, in Slavoj Žižek, Cos-
tas Douzinas (Hg.), Die Idee des Kom-
munismus. Band I, Hamburg 2012,
Laika, 205–216: 210 [engl. Orig. Com-
munists without Communism?, in
Žižek, Douzinas (Hg.), The Idea of
Communism, London 2010, Verso,
167–177].

44. Ebd., 212.

45. Schon die Gleichsetzung von Sprach-
und Werkzeuggebrauch wäre tat-
sächlich und besonders für eine sich
emanzipatorisch verstehende Bil-
dungstheorie erklärungsbedürftig,
geht sie doch auf die aristotelische
Vorstellung des organon zurück, die
durch den Strukturalismus in arge
Bedrängnis gerät, siehe dazu etwa
Samo Tomšič, The Capitalist Uncon-
scious: Marx and Lacan, London 2015,
Verso, 18, 40. Tupinambá kommt via
Lacan und Milner zu einem ähnli-

82

http://cahiers.kingston.ac.uk/pdf/cpa1.3.miller.pdf
http://cahiers.kingston.ac.uk/pdf/cpa1.3.miller.pdf
https://foucault.info/documents/foucault.questcequeLesLumieres.fr
https://foucault.info/documents/foucault.questcequeLesLumieres.fr


chen Schluss, siehe das Ende des Ar-
tikels hier. (A. d. Ü.)

46. Peter Hallward, Jacques Rancière and
the Subversion of Mastery, in Para-
graph, 28:1 (2005), 26–45: 41 [Über-
setzung J. B.].

47. Rancière, Der unwissende Lehrmeister,
76.

48. Jacques Lacan, Funktion und Feld des
Sprechens und der Sprache in der Psy-

choanalyse [1953], in ders., Schriften, I:
278–381: 352.

49. Jean-Claude Milner, Das helle Werk.
Lacan, die Wissenschaft, die Philoso-
phie, übers. v. Regina Karl und Anouk
Luhn, Wien 2014, Turia + Kant, 203
[frz. Orig. L’œuvre claire. Lacan, la sci-
ence, la philosophie, Paris 1995, Seuil].

50. Im Original beginnt an dieser Stelle
der letzte Teil des Artikels unter dem
Titel »Žižek und Bildung«. (A. d. Ü.)

83


