
RISS – Zeitschrift für Psychoanalyse

Artikel
Schulabbrecher im Zweischritt
Jean-Marie Weber

Der Text geht der Frage nach, inwieweit psychoanalytische Konzepte hilfreich sind, um die psychi-
schen Ursachen des Schulabbruchs zu klären. Bei unseren diesbezüglichen Untersuchungen, die auf
vier Interviews mit zehn Schulabbrechern basieren, stießen wir auf die Problematik des Wiederho-
lungszwangs, d. h. des Todestriebs, als Reaktion auf ein Zuviel an Druck. Außerdem haben wir unter-
sucht, inwieweit die Schulabbrecher den Weg zurück in die Schule gefunden haben.

The text pursues the question to which extent psychoanalytic con-
cepts can help explain psychic causes of dropping out of school. In
our investigations, based on four interviews with ten dropouts, we
discerned problems of a repetition compulsion, that is, of the death
drive, as a reaction to an excess of pressure. Additionally we studi-
ed whether the dropouts found their way back to school.

Ce texte examine dans quelle mesure les concepts psychanalyti-
ques sont utiles pour clarifier les causes psychiques du décrochage
scolaire. Lors de nos recherches à ce sujet, basées sur quatre entre-
tiens avec dix décrocheurs, nous nous sommes heurtés à la problé-
matique de la compulsion de répétition, c’est-à-dire de la pulsion
de mort en réaction à un excès de pression. Nous avons également
examiné dans quelle mesure les décrocheurs ont retrouvé le che-
min de l’école.

RISS – Zeitschrift für Psychoanalyse, 101 (2026): Lacanitverstan: LACANsLEHREN, S. 25–39.

DOI: 10.21248/riss2025.101.100
ISBN: 978-3-911681-03-2
ISBN (E-Book): 978-3-911681-04-9
ISSN: 1019-1976
eISSN: 2944-0122
Veröffentlicht: 26. Januar 2026

Diese Veröffentlichung, bis auf ausdrücklich gekennzeichnete Ausnahmen, steht unter der Creative-Commons-
Lizenz »Namensnennung-Share Alike 4.0 International« (CC BY-SA 4.0). Der Text der Lizenz ist unter https:
//creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode.de abrufbar. Eine Zusammenfassung (kein Ersatz) ist
unter https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.de nachzulesen.

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode.de
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode.de
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.de


Schulabbrecher im Zweischritt

Jean-Marie Weber
In diesem kurzen Text über Schulabbrecher kann es nicht dar-
um gehen, die vielen psychischen und sozialen Faktoren anzu-
sprechen, die eine Rolle im Prozess von der Schulentfremdung
bis zum Schulabbruch spielen und sich dabei gegenseitig beein-
flussen und hochschaukeln.

Aufgrund zahlreicher Gespräche mit Jugendlichen über ihre
Schwierigkeiten in und mit der Schule war ich erstaunt, dass vie-
le sich in einem Wiederholungszwang von Selbstsabotage be-
finden. Freud und Lacan sprechen diesbezüglich vom Todes-
trieb, der schweigend und nicht immer leicht sichtbar das Leben
prägt. Wie zeigt sich dies bei Schulabbrechern?

Wiederholungszwang und Selbstsabotage
Wie alle »Sprachwesen« befinden sich die Jugendlichen in
einem »Zweischritt«1 von Begehren und Wiederholung. Es
gibt das Begehren zu leben, Beziehungen zu knüpfen, und der
Wunsch, sich Wissen anzueignen. Aber es gibt auch Resistenzen
zu leben, den Drang, sich im Kreis, um sich selbst zu drehen, sich
zurückzuziehen, sowie die Leidenschaft der Ignoranz.2

So bin ich einem Schüler begegnet, der siebenmal die Schule
gewechselt hat. Dabei hoffte er anfangs, einen guten Neustart
hinzubekommen. Als er endlich die Aufnahmeprüfung für eine
staatliche Ausbildung geschafft hatte, kam er am Tag vor sei-
nem Diensteintritt in eine Polizeikontrolle und durfte wegen sei-
nes exzessiven Alkoholkonsums nicht mit der Ausbildung begin-
nen. Einem anderen nützte das Zuverfügungstellen eines Appar-
tements, das ihm mehr Freiheit gewähren sollte, nichts mehr, da

25

 



er von der Polizei beim »Dealen« erwischt wurde, von der Inter-
natsschule flog und somit die Kleinstadt verlassen musste.

Dies sind keine Einzelfälle, wo Jugendliche durch eine »pas-
sage à l’acte« ihre Zukunftsaussichten boykottieren. Weniger
spektakulär, aber nichtsdestotrotz sabotieren sich manche Ju-
gendliche, wenn sie sich endlich einmal fest vornehmen, den
Stoff für die Prüfung zu lernen, und dann den Abend und die
Nacht doch wiederum mit Videospielen verbringen. Sie schlafen
im Kurs ein, bekommen schlechte Noten, oder sie bleiben dem
Unterricht während längerer Zeit fern. Dabei schließen sie sich
langsam selbst von der Klasse aus.

Dieser Wiederholungszwang ist im Übrigen auch in den Ge-
sprächen oder der Kur mit Schulabbrechern erkennbar. Diesel-
ben Signifikanten oder Argumentationsketten wiederholen sich.

Natürlich vermitteln Videospiele, Schulschwänzen, Alkohol-
konsum oder das Dealen einen hohen Lustanteil. Trotz, aber
auch gerade wegen der Gefahren, welchen die Jugendlichen sich
dabei aussetzen, vermittelt dieses Agieren einen eigenartigen
Mehrwert an Lust oder »Mehrwert an Genuss«, wie es Lacan im
Gefolge Freuds herausgearbeitet hat. Es ist beispielsweise nicht
einfach der Spaß am Videospiel, der zählt. Dieser »Mehrwert an
Genuss« entwickelt sich gerade durch die schlechten Noten, das
Gemecker des Lehrers, den Verlust, das Verfehlen von Standards
oder den Rausschmiss aus dem Lyzeum. Dies treibt an zur Wie-
derholung der selbstsabotierenden Taten.3

So wiederholen manche Jugendliche einen Misserfolg nach
dem anderen. Schmerzhaft genießen sie es, immer in Konflikt
zu geraten und von zuhause zu verschwinden, Drogen zu kon-
sumieren, »Mitmenschen das Fürchten zu lehren«. Ein speziel-
ler »schmerzhafter« Genuss ist es, Eltern wie Lehrer als sprach-
los und hilflos zu erleben. Immer wieder scheint es, als würden
es die Protagonisten bei allem Ärger und aller Enttäuschung ge-
nießen, wiederum vor einer Leere zu stehen, in ein Loch zu fal-
len, ja einen »Miss-erfolg« zu haben und als »Nichts« zu gelten.
Bei all diesen Phänomenen spielt also das Erleben des Verlus-
tes, das Genießen einer Einbuße, von Zerstörung oder von Man-
gel, das Stehen vor dem Abgrund eine zentrale Rolle. Der Todes-
trieb ist der Name, den Freud diesem Loch gibt, »aus dem alles
Elend der Welt hervorgeht«.4 Beim Todestrieb denken wir an

26



den »Selbsthass«,5 den Hass des Seins, des Anderen in seinem
Anderssein, »alles, was im Leben den Tod vorziehen kann«.6

Aus dem Tod als unausweichlicher »Grenzsituation« (Jaspers)
macht der Mensch einen »Trieb«, , sagt Lacan.7 Diese jungen
Menschen versuchen, einen Moment des Scheiterns, eine ver-
passte Begegnung mit dem Verlust des Dings, dem Nichts wie-
derzubeleben. Sie wiederholen ein Scheitern nach dem anderen
und stoßen auf das Reale als das Unmögliche. Dabei entwickeln
sie ein Phantasma, mit dem sie hartnäckig versuchen, das Reale
zu verkleinern, die Lücke zu nähen,8 den Verlust auszugleichen.

Wie erklärt sich diese Art von Masochismus, vom Spaß an der
Selbstblockade oder Sabotage der Subjektivation? Es ist die fehl-
geschlagene Trennung vom ersten Anderen, vom Ding, von der
Mutter, die nochmals durchlebt werden muss. Die Trennung
konnte nicht genügend symbolisiert und eingeschrieben wer-
den und muss somit immer genießerisch wiederholt werden.9

Der Todestrieb arbeitet bekanntlich leise. Das Nichts-tun, der
Absentismus, das Umherirren, das Ausschließen und das Aus-
geschlossenwerden ziehen die Jugendlichen immer wieder an.
Sie betrachten sich selbst als »Nichts-Nutze« und denken, dass
sie auch für ihre Kollegen und die Lehrer als »ein Nichts« gelten.
Gefangen in einem Szenario von Präsenz und Absenz, von Provo-
kation und Rückzug, gleiten sie in eine Spirale von permanenter
Selbstsabotage. Der Todestrieb lässt sie um ein Vakuum kreisen,
dass sie immer stärker aufsaugt.

Das Phantasma im Hintergrund
Wie »Untote« reagieren diese Jugendlichen auf das »Zuviel«
von Druck des Lebens,10 ohne sich durch einen Schnitt abgren-
zen zu können und ihrem Leben eine Richtung zu geben.

Bei vielen Jugendlichen, mit denen ich im Gespräch war und
noch bin, lässt sich das Genießen durch Verlust paradoxerwei-
se als ein Verlangen nach der Integration von Negativität, von
Distanz und Trennung deuten – etwa, wenn ein Jugendlicher
schon als Zwölfjähriger von zuhause ausreißt. Er erzählt, wie er
sich in einem Verhältnis der Rivalität mit dem überaus stren-
gen Vater fühlte, wobei die Mutter eine ambivalente Position
einnahm und immer wieder Verständnis für seine diversen pas-
sages à l’acte zeigte. Somit inszenierte er sowohl zuhause wie

27



in der Schule ein reales »Fort-Da«-Spiel. Phantasmatisch lebte
er in der Überzeugung, dass das Verständnis und die Bindung
der Mutter zu ihm, auch gegen den Willen Vaters, intakt blei-
ben würden. Gleich, was er auch an strafbaren Handlungen voll-
zog, er blieb in seinem Glauben, der geliebte Sohn, der Phallus
der Mutter zu sein. In dieser Familie, wo kaum gesprochen wur-
de, entwickelte sich wohl bei diesem Heranwachsenden gerade
auch Angst vor seinen inzestuösen Wünschen. Durch Hass und
Ausagieren gab er ihr Ausdruck.

Ein anderer Schüler berichtet, wie wohl er sich in seiner Fa-
milie fühlt. Die Einheit in der Sippe und die starken Bindungen
untereinander waren von großer Bedeutung für ihn. Diese Fami-
lie einmal zu verlassen, galt für ihn als unmöglich. In der Schu-
le klappte es im Gegensatz zu seinen Geschwistern nicht. Für
die Mutter war er eben der Sohn, der es nicht so weit schaff-
te. Auch nicht so schlimm! Das Organisatorische seines Lebens,
z. B. in Bezug zur Schule, überließ er seinem Vater. Seine Mutter
aber sorgte für sein körperliches Wohl, was allerdings u. a. zu ge-
fährlichem Übergewicht führte. Dass seine Eltern sich so um ihn
kümmerten, wobei er nichts richtig hinkriegte, führte bei ihm zu
Schuldgefühlen. Dies dauerte so lange an, bis er wegen gesund-
heitlicher Probleme einen Arzt aufsuchen musste. Die Angst vor
dem Tod brachte ihn real und symbolisch zur Umkehr. Schmerz-
haft für die Mutter, kochte er jetzt selbst seine Mahlzeiten. Er
übernahm die Verantwortung für seinen Körper und verlor stark
an Gewicht. Gleichaltrige Frauen begannen sich für ihn zu inter-
essieren und er sich für sie. Die Trennung war vollzogen. Auch
für sein Studium übernahm er jetzt Verantwortung.

Die Verbatim der beiden Jugendlichen sind Zeugen von Phan-
tasmen. Es sind Varianten des ödipalen Fundamentalphantas-
mas. Lacan vergleicht das Phantasma »mit dem eingefrorenen
Bild auf einer Kinoleinwand. Gerade so wie der Film an einer be-
stimmten Stelle angehalten werden kann, um den Anblick einer
folgenden traumatischen Szene zu vermeiden, so ist der Schau-
platz der Fantasie eine Abwehr, welche die Kastration verschlei-
ern soll.«11

Auch bei anderen Jugendlichen zeigt sich, wie schwierig es
ist, Trennungsprozesse zu vollziehen bzw. die symbolische Kas-
tration zu akzeptieren. Die Schulentfremdung ist sozusagen die

28



Konsequenz von Alienationen, getragen von entfremdenden in-
zestuösen Phantasmen, aus denen ein Jugendlicher nicht her-
ausfindet. Aber auch traumatische Brüche, Trennungen, Schei-
dungsprozesse, welche die Jugendlichen zuhause wie in der
Schule erlebten und die sie nicht symbolisieren konnten, sind
phantasmatisch fixiert.

Der Bezug zum Wissen
Für Lacan gilt der Bezug zum Wissen als wertvolle Mediation das
Subjekt zu situieren.12 »Darf ich neugierig sein«, »bin ich ein bö-
ses Mädchen, wenn ich nachfrage, wie die kleinen Fischchen in
die Höhle kommen«, waren schon früh die Frage einer späteren
Schulabbrecherin. Begehren zu wissen und das Verbot zu wis-
sen artikulierten sich bei ihr auf einem Möbiusband, wobei die
Positionierungen sich zeitweise im Hintergrund oder im Vorder-
grund befanden. So sprach sie davon, dass sie gerne lernte und
nachdachte, um ihre Depressionen zu vergessen, und dass in an-
deren Momenten ihr Grübeln das Denken und Studieren behin-
derte.

Fixiert in einem Phantasma, muss ein bestimmtes Wissen
über sich selbst verborgen bleiben. Lacan sprach diesbezüglich
von der »Leidenschaft des Nicht-Wissens«.13 Der Jugendliche
will sich nicht bewusst werden, was ihn dazu bringt, seinen Bil-
dungsweg zu sabotieren. Solches nicht bewusste Wissen wird
abgelehnt werden, weil es ihn zum Beispiel auffordern könnte,
sein narzisstisches Selbstbild, etwa seinen Drang nach absolu-
ter Perfektion, zu hinterfragen.

In das Wissen kann zuweilen viel investiert werden , um den
strukturellen Mangel, das Nicht-Wissen-Wollen, die Wahrheit
zu verdrängen. Diese Investition kann andererseits auch wieder
abgezogen werden, weil man keinen Sinn mehr darin sieht. Zu-
weilen auch, wenn man nicht (mehr) mit Negativität, Mangel
oder Frustration umzugehen weiß. So entscheidet sich ein Ju-
gendlicher nach dem Tod seines hochgeschätzten Helden, seines
geliebten Vaters,nichtmehr zu denken. Das Leben hat keinen Sinn
mehr: Gott ist ungerecht. Diese Entscheidung zeigte sich dann
relativ schnell als Symptom in seinen Mathearbeiten. Er wieder-
holte zwar immer wieder dieselben Übungen, aber zum Denken
und Reflektieren sollte es nicht kommen.

29



Wissen kann eben grauenhaft sein, weil es uns auf die Spur
von unbewusstem Wissen bringt, von beunruhigender Fremd-
heit unserer selbst. Lacan spricht sogar vom Horror, der uns zum
Wissen führt.14 Ja, das unbewusste Wissen kann erschüttern,
Ängste produzieren.

So kann ein Schüler aus diversen Gründen gerade Literatur als
ihm nicht angemessenes Studium zurückweisen: »Literatur ist
subjektive Scheiße. Das ist was für Mädchen«, behauptet er. Für
ihn zählen nur mathematische Fächer: »0 oder 1«, also die bi-
näre Logik: Das ist das Wissen, das zählt. Dazu passte seine da-
malige Lebenseinstellung. Sich selbst und seine Lehrer misst er
nur nach dem Kriterium »Alles oder Nichts«. Auch sein Interesse
für eine Materie musste total sein. »Wenn ich alles erreicht habe,
falle ich in die Interesselosigkeit«, ins Nichts, sagte er. Das Phan-
tasma des Alles oder Nichts leitete ihn so lange Zeit, bis er Span-
nungen, Interpretationen annehmen und subjektivieren konnte.

Die Schulphobie
So mancher Schulabbrecher spricht von Ängsten oder Phobien.
Freud hat die Angst als Konsequenz der Verdrängung und spä-
ter die Verdrängung als Konsequenz der Angst definiert. Er hat
aber auch eine ursprüngliche Angst ausgemacht, welche für ihn
als Modell aller späteren Entwicklungen gilt. Sie basiert auf der
absoluten Einsamkeit, welche das Kind bei der Geburt oder der
Trennung von der Mutter erlebte.

Die enorme Reizsteigerung durch die Unterbrechung der
Bluterneuerung (der inneren Atmung) war damals die
Ursache des Angsterlebnisses, die erste Angst also eine
toxische. Der Name Angst – angustiae, Enge – betont den
Charakter der Beengung im Atmen, die damals als Fol-
ge der realen Situation vorhanden war und heute im Af-
fekt fast regelmäßig wiederhergestellt wird. Wir werden
es auch als beziehungsreich erkennen, daß jener erste
Angstzustand aus der Trennung von der Mutter hervor-
ging.15

Unfähig, mit der Angst vor der Kluft, der Leere und Trennung
umzugehen, transformieren wir die Angst in Phobien. Wir su-
chen nach Objekten wie Hunden, Spinnen, Pferden, Tunnels,

30



welche die Angst in ein vermeintliches Wissen übersetzen. Da-
bei bleibt das nicht gewusste Wissen um die Angst verdrängt.

Auch der öffentliche Transport, der Blick eines Lehrers oder ein
bestimmtes Fach können Ängste fördern. Als Symptome können
sie für die schmerzhafte Distanz oder die verschlingende Nä-
he des Anderen, etwa der Mutter, stehen. Gleichzeitig können
sie für das Fehlen eines Dritten stehen, der Symbolisierung von
Traumatischem. In diesem Fall ist es nicht das Faktum der Ab-
wesenheit der Mutter, die Kluft, der Mangel, welche Angst ma-
chen. Es ist der Mangel an Mangel.16

Der Exzess des Genießens, inklusive des Inzestes oder der In-
trusion durch den Anderen, etwa die Mutter, kann nicht anders
begrenzt werden als durch die Phobie vor einem bestimmten Ob-
jekt. Dies kann beispielsweise die Schulklasse, der Lehrer oder
ein Schulflur sein. Die Phobie funktioniert so als stellvertreten-
de Mahnung, dass die absolute Einheit und Sicherheit oder die
vollständige Satisfaktion unmöglich sind.

Vor allem das Sprechen vor anderen, einem Vorgesetzten, ei-
nem Dozenten, einer Klasse kann als äußerst schwierig erlebt
werden. Es kann Panik und sogar Mutismus bei dem Betreffen-
den auslösen. Wie kann man dies verstehen?

Die Worte, die das Subjekt hört, die Worte, die es ausspricht
oder in sich selbst wahrnimmt, können von ihm als Intrusion, als
verletzend erlebt werden.17 Schnell wird Gefahr gewittert, dass
da jemand die Grenzen überschreitet, was wiederum zu trau-
matischen Verletzungen führen könnte. Dem Gegenüber wird
unterstellt, dass er an dem eigenen Selbstbild rütteln will. Dies
erlebt das Subjekt dann als lebensbedrohlich. Eine solche Dy-
namik mündet allzu oft in einen Teufelskreis von Rückzug und
Gegenangriff. Dies führt zu zahlreichen Konflikten, die das Stu-
dium trotz Intelligenz erschweren oder sogar blockieren. Dies
geschieht, da das Gegenüber nicht als Subjekt wahrgenommen
und akzeptiert werden kann. Es wird eigentlich auf das Ob-
jekt des eigenen Phantasmas reduziert.18 Das imaginäre Ich be-
stimmt, was richtig und falsch ist. Das Sprechen als eine Gabe im
Dialog wird negiert. So bleibtv es beim leidenden Geniessen der
unbewussten Selbstsabotage.

31



Ex nihilo auf die Spur des Begehrens
Indem einzelne Schüler aufhörten, sich als Objekt vom Ande-
ren phantasmatisch zu fixieren, fanden sie ihr Begehren wieder.
Sie konnten sich für ihr singuläres Begehren entscheiden19 und
sich für das Begehren als Metonymie des Mangels öffnen. Da-
bei wussten sie auf einen Teil des Genusses zu verzichten, der
sie entfremdete. Dies ermöglichte es, wieder auf den Geschmack
für das Studium zu kommen und neue Beziehungen zu knüp-
fen. »Jede menschliche Ausbildung hat die Funktion, den Ge-
nuss durch ihr Wesen und nicht durch Zufall zu hemmen«, sagt
Lacan.20

Montaigne bemerkte treffend: »Es ist unsicher, wo der Tod
auf uns wartet, lasst ihn uns überall erwarten. Die Besinnung
auf den Tod ist Besinnung auf die Freiheit.«21 Die Erfahrung der
Sackgasse, zuweilen auch der realen Todesgefahr, also der defi-
nitive Verlust, hat den Jugendlichen manchmal geholfen, Neu-
es zu schaffen: ex nihilo. Hie und da ist es auch die Scham, der
Ekel vor sich selbst, die den Ansporn geben. Die Sublimation des
Triebhaften wird somit für manche angekurbelt. Es geschieht
wie in der berühmten Filmszene des Dinner for one.22 Dem »zu
Tode betrunkenen Kellner« gelingt es plötzlich, nicht mehr un-
aufhörlich über den Teppich zu fallen, sondern mit beiden Füßen
darauf zu springen. Und als er anschließend mit der »Geliebten«
die Treppe hinaufsteigt, fragt er sie: »The same procedure as last
year, Miss Sophie?« Das Begehren nimmt seinen Platz ein!

Zu Veränderungen kam es auch deswegen, da Lehrer oder El-
tern sich anders positionierten. Bei einem der oben erwähnten
Jugendlichen war es nicht nur der nahezu tödliche Autounfall an
sich, der ihn zur Umkehr bewegte, sondern auch die Tatsache,
dass sein Umfeld nicht mehr so ambivalent in den Erwartungen
ihm gegenüber war. Sie besuchten ihn nicht im Krankenhaus
und ließen ihn wissen, dass er allein verantwortlich für sein Le-
ben ist. Diese Enunziation gab den Anstoß, die ihn bereit mach-
te, eine andere Position innerhalb der ödipalen Beziehung mit
den Eltern einzunehmen, d. h., sie bewirkte, dass er sich nicht
mehr mit dem Phallus identifizieren musste, der er in der Fan-
tasie für seine Mutter war. Er war bereit, die Verantwortung für
sein Agieren und seine passages à l’acte zu übernehmen und die
Schuld nicht einfach auf die Eltern zu schieben. Somit kam es

32



zur Subjektivierung des Triebes, »die gerade in diesem Rückzug
besteht, in diesem Sichabsetzen von jenem Ding, das ich selbst
bin; sie ist der Augenblick der Realisierung, dass das Monster da
draußen ich selbst bin.«23

Somit konnte er das Symbolische, Imaginäre und Reale neu
verknüpfen. Seine Punker-Attitüde legte er ab und gab sich ei-
ne asketische Haltung. Seine frühere schreckhafte Aggressivi-
tät konnte er durch andere Diskurse, also auch symbolisch-
imaginär in den Griff bekommen.

Bei einem anderen Studenten sehen wir, wie das Wort »oder«
durch ein »und« ersetzt wurde. Anstatt in seinem »Alles oder
Nichts«-Denken zu verharren, kam es aufgrund äußerst frus-
trierender Erfahrungen zur Entwicklung einer anderen Positi-
on. Es scheint, als ob er die Spannung zwischen dem Begehren
und dem Diskurs des Anderen (z. B. der Schule) und seinem ei-
genen Begehren besser aushalten konnte. So sagte er im Inter-
view: »Da … Es muss doch mit X Jahren … möglich sein, irgend-
wann zu funktionieren, wenigstens während eines kleinen Mo-
ments, im Sinne der Gesellschaft, um das Abitur zu bekommen
und etwas zu machen, was man will, etwas das auch interessant
ist.« Hier wird das frühere »Entweder-Oder« durch ein »Und«
ersetzt. Man kann vermuten, dass hier Gespaltenheit und damit
das bis dahin verworfene Relative akzeptiert wird. Das Streben
nach Totalität wird durch das Artikulieren von Differentem er-
setzt. Damit kam es auch bei diesem Protagonisten zu einer Ver-
schiebung von »pas de choix« (»keine Wahl«) zu einem »Pas
de choix«, einem Schritt der Entscheidung. Für die Subjektwer-
dung dieses Schulabbrechers war dies notwendend. Es kam zum
Loslassen (»décrochage«) von alten binären Mustern.

Bei verschiedenen Jugendlichen kam es zur Subjektivation ih-
res Begehrens, da es jeweils Dritte gab, die ihnen halfen, sich aus
inzestuösen Erwartungen und Beziehungen zu lösen. Ein Schü-
ler musste sich über Jahre hinweg aus der Gemütlichkeit und Si-
cherheit der mütterlichen Fürsorge geistig wie körperlich befrei-
en. Es bedurfte der symbolischen Unterstützung durch den Va-
ter, um den Schnitt gegenüber der Mutter zu vollziehen und die
Verantwortung für das eigene Begehren und Leben zu überneh-
men. Kann man hier von einem Akt sprechen? Psychoanalytisch
sprechen wir nur vom Akt, im Gegensatz zur Aktivität, wenn der

33



phantasmatische Hintergrund selbst gestört wird.24 Der Akt ist
als Reales »ein Ereignis ex nihilo, ohne phantasmatische Unter-
stützung«.25 Das Subjekt setzt sich als seine eigene Ursache. Das
geschah beim eben erwähnten Schüler, welcher sich selbst ge-
gen alle möglichen Bemutterungen aus der Abhängigkeit und
dem gemütlichen Leben befreien konnte.

Selbst bei solchen Entscheidungen ist allerdings niemand ge-
gen Rückfälle gefeit. Die Arbeit am Neustart ist auch ein Ver-
such, die psychischen Dimensionen des Realen, Imaginären und
Symbolischen durch neue Signifikanten und Perspektiven an-
ders zu verknüpfen. So versuchten einige Schüler an ihrem Kör-
per, d. h. sowohl am Imaginären wie am Realen im Sinne von
Triebhaftem, zum Beispiel an ihrem Gewicht oder an ihrer Kör-
perhaltung, zu arbeiten. Sie entwickelten einen eigenen weltan-
schaulichen Diskurs, Ideale, oder » die Namen des Vaters«, wie
Lacan andeutet, um das Reale, das unmöglich zu symbolisieren-
de Loch, das Geniessen zu umsäumen. Sie gaben sich selbst ei-
nen konstitutiven Rahmen.

Dabei half ihnen der Besuch einer u. a. auch auf Schulabbre-
cher spezialisierten Schule. Letztere förderte auf vielfache Weise
das Gespräch zwischen den Schülern und den Lehrern und ent-
wickelte dementsprechende Dispositive, wie zum Beispiel ein
konsistentes Tutorat und/oder Orte und Momente der Konzen-
tration zwischen den Lehrern.

Das wahre Gespräch hat die Bedingung, auf das Streben nach
einem »Mehr-Genießen«, nach absoluter Befriedigung zu ver-
zichten, also den Mangel zu akzeptieren. Dazu brauchen die Ju-
gendlichen jemanden, der ein gewisses Vertrauen bietet und sie
dabei begleitet, das Gesetz des Unmöglichen zu akzeptieren. So
können sie den Weg des Begehrens wieder aufnehmen, zu an-
deren Objekten gleiten und sich metonymisch anderen Bedeu-
tungen zuzuwenden. Wenn es Zuhören gibt, kommt das unbe-
wusste Wissen in Bewegung, und die Arbeit an »Missverständ-
nissen« und Missachtung wird möglich.26

Lernen als Entdeckung von Welt, als Greifen nach dem Sein,
das sich immer entzieht, lässt vibrieren, leben. Freude kommt
auf. Es wird ein Jenseits möglich, wenn die Jugendlichen wie
auch ihre Eltern und Lehrer sich der Missverständnisse und der
Polysemie der Sprache bewusst werden. Ihre Gespaltenheit ak-

34



zeptierend, erkennen die Jugendlichen, dass ein Spiel möglich
ist, dass sie Spielraum haben. Dank ihrer Öffnung gegenüber
dem Anderen entwickelt sich ein neuer Bezug zur Wahrheit.

Für eine Ethik der Begegnung
Die Kritik an Lehrern ist bei Schulabbrechern nicht unbedingt
stärker als bei anderen Schülern. Starke Vorwürfe gibt es an der
Orientierung oder dem institutionellen Mangel an Kohärenz in
der Organisation der Schule. Was den Lehrern vor allem von den
Schülern vorgeworfen wird, ist einerseits Mangel an Motivation.
Es stellt sich also die Frage, inwiefern Lehrer begehren, das Wis-
sen und das Gesetz der Unmöglichkeit zu übertragen. »Das ein-
zige, dessen man schuldig sein kann, ist, nachgegeben zu haben
bei seinem Begehren«, schrieb Lacan.27 Das gilt auch für Lehrer.

Aber auch die Respektlosigkeit gegenüber Schülern wird man-
chem Lehrer vorgeworfen. So berichtet ein Schüler:

Ich habe einige Lehrer, die ein lästiges Verlangen haben,
meine Herkunft zu verunglimpfen, also geben sie mir Na-
men, die ich überhaupt nicht mag, und das macht mich
wütend. […] Ich habe ihm schon oft gesagt, dass er mich
nicht so nennen muss, es ist sinnlos. Okay. Hier in der
Schule hat es keinen Sinn, über diese Art von … Dingen
zu reden, eigentlich ist es besser, die Klappe zu halten, es
ist sehr, sehr ärgerlich, denn im Grunde bin ich nicht im
Modus eines kleinen Kindes, ich bin schon ein erwachse-
ner Mensch, also wenn es außerhalb dieser Schule wäre,
… hätte ich ihm voll ins Gesicht geschlagen. Und hier ist
es sehr, sehr beunruhigend, mit solchen ignoranten Leu-
ten zu tun zu haben, die haben einen akademischen Ab-
schluss.

Aus welchen bewussten oder unbewussten Gründen auch im-
mer, versuchen auch heute noch verschiedene Lehrer eine Po-
sition des Meisters einzunehmen. Sie schreiben sich in den von
Lacan identifizierten Diskurs des Herrn, des Herrschers ein. Der
Schüler ist der Unterworfene, der den Anordnungen zu gehor-
chen hat. Dass ein solcher Diskurs den Schüler schliesslich zu
oppositionellem Verhalten führt, hat schon Hegel erörtert.

Was dem Lehrer in unserer postmodernen Gesellschaft bleibt,
ist, aus seiner singulären Wahrheit heraus zu handeln, nicht von

35



seinem singulären Begehren loszulassen und die Schüler auf der
Suche nach ihrem eigenen Begehren zu begleiten. Deshalb spre-
chen wir von einer Ethik der Begegnung.

Zur Begegnung zwischen uns Menschen kommt es,
wenn wir versuchen, auf den anderen in seiner Anders-
heit, d. h. in seinem Subjektsein einzugehen. Ich verstehe
den Anderen, wenn ich erkenne, dass das, was mich be-
unruhigt (das Geheimnis des Anderen), auch den Ande-
ren bereits beunruhigt. Die Dimension des Universellen
entsteht also, wenn sich die beiden Mängel, die Rätsel –
meins und das des anderen – überschneiden.28

In diesem Sinne ist die Schule in erster Linie ein Ort, der Be-
gegnung ermöglicht. Begegnung als Spielraum bedeutet nicht,
dass Lehrer oder Erzieher die richtige Antwort oder die wirksa-
men Maßnahmen finden, die sich aus einer Situation ergeben. Es
geht vielmehr darum, dass das, was das Kind oder der Jugendli-
che sagt, vom Erwachsenen gehört wird. Und zwar so, dass der
Schüler es wagt, mehr als bisher zu sagen und sich besser sagen
zu können. Heranwachsende fühlen sich beflügelt, wenn sie mit
jemandem sprechen können, der sich nicht aufgrund seiner Rol-
le oder Funktion sofort zum Handeln verpflichtet fühlt, sondern
die Position des Zuhörenden einnimmt und bereit ist, sich auf
das Gehörte einzulassen.29

Somit können wir auch von einer Ethik der Subjektivation
sprechen, da es Lehrern wohl darum geht, Schüler zu unterstüt-
zen, um sich als Sprachwesen und als Subjekt des Begehrens zu
positionieren.

Gespräche setzen den Verzicht auf das Streben nach »mehr
Genuss«, nach absoluter Befriedigung oder nach absolutem
Wissen voraus, d. h. das Akzeptieren des Mangels. Dazu brau-
chen die Jugendlichen jemanden, der ihnen Vertrauen schenkt
und sie dabei begleitet, das Gesetz des Unmöglichen zu akzep-
tieren. So können sie den Weg des Begehrens wieder aufneh-
men, sich an andere Objekte binden und metonymisch zu ande-
ren Signifikanten übergehen. Wenn der Lehrer in Gelassenheit
zuhört, nicht nur befiehlt und belehrt, riskiert der Schüler be-
wusstes und unbewusstes Wissen zu artikulieren. Die Arbeit an
»Missverständnissen« und Missachtungen wird möglich.30 Das
Sprechen wird freier und gibt dem Begehren neuen Raum.

36



Letzten Endes ist es eine Ethik des Realen, d. h. des Unmögli-
chen, welche Lehrer leiten sollte.31 Damit ist gemeint, dass nicht
alles möglich ist, dass wir lernen müssen, mit der Leere, mit
Unerklärlichem und mit der Andersheit zu leben. Das bedeutet
nicht, dass wir alles resignativ akzeptieren, sondern dass wir für
das Mögliche des Unmöglichen offen sind.

Schlussfolgerung
Was etwas in Bewegung bringt, ist nicht immer klar. Was uns
berührt, das Begehren anzündet, der »Zu-fall«, ist nicht voraus-
sehbar. In diesem Sinn schreibt Freud am Ende von Jenseits des
Lustprinzips: »Was man nicht erfliegen kann, muss man erhin-
ken. Die Heilige Schrift sagt, es ist keine Sünde zu hinken.«32

Wenn Freud dieses Zitat auf den Fortschritt der Wissenschaft
anwendet, dann wenden wir es auf junge Menschen an, die wie-
derholt versagen. Es ist keine Sünde zu versagen, und Beckett
drückte dies so aus: »Try again. Fail again. Fail better.«33 Mit
dem Todestrieb, dem Kleben an dem einen Ding, umgehen zu
können, bedeutet, die tyrannischen Figuren eines allwissenden
und allmächtigen Ichs zu dekonstruieren sowie das Unmögliche
und die Andersartigkeit des Anderen anzunehmen. Das ist es,
was uns für unser eigenes Begehren öffnet.

Das Verhältnis zum Verlust hat sich bei manchen Jugendli-
chen, denen wir begegnet sind, verändert. Das Unmögliche wur-
de mehr oder weniger akzeptiert. Ihre Angst vor dem unge-
wussten Wissen hat sich ebenfalls teilweise gelegt. Aspekte der
Selbstsabotage wurden ihnen zum Hinweis, an sich zu arbeiten.
Todes- und Lebenstrieb konnten sich so neu artikulieren. Durch
die Begegnung mit Lehrern, denen es wichtig war, das Gesetz
der Unmöglichkeit zu vermitteln und das Begehren nach Wissen
weiterzugeben, konnten die meisten jungen Menschen sich von
Entfremdung und Unterwerfung befreien und sich als Subjekte
des Begehrens humanisieren.

1. Dominique Fingermann, Désir et
répétition: pas-de-deux, in Champ
Lacanien, 1 (2015), 31–38: 31.

2. Vgl. Jacques Lacan, Les écrits techni-
ques deFreud. Séminaire I (1953–1954),
Paris 1975, Seuil, 298.

37



3. Vgl. Jacques Lacan, L’envers de la
psychanalyse. Séminaire XVII (1969–
1970), Paris 1991, Seuil, 51.

4. Christian Demoulin, Violence et dis-
cours, in Psychoanalytische Perspectie-
ven, 24 (2006), 83–92: 85 http://ww
w.cairn.info/se-passer-du-pere--9
782749211428-page-101.html [letz-
ter Aufruf am 14.3.2025].

5. Jacques Lacan, L’éthique de la psy-
chanalyse. Séminaire VII (1959–1960),
Paris 1986, Seuil, 108.

6. Ebd., 124.

7. Ebd., 125.

8. Vgl. Fingermann, Désir et répétition,
33.

9. Vgl. Todd McGowan, Enjoying What
We Don’t Have. The Political Project of
Psychoanalysis, Lincoln 2013, Univer-
sity of Nebraska Press, 13ff.

10. Vgl. Eric L. Santner, Zur Psychotheolo-
gie des Alltagslebens. Betrachtungen zu
Freud und Rosenzweig, übers. v. Luisa
Banki, Zürich 2010, Diaphanes, 50.

11. Dylan Evans, Wörterbuch der Laca-
nianischen Psychoanalyse, Wien 2002,
Turia + Kant, 229, vgl. Jacques Lacan,
La relationd’objet. Séminaire IV (1956–
1957), Paris 1994, Seuil, 119–120.

12. Vgl. Jacques Lacan, Écrits, Paris 1966,
Seuil, 793.

13. Lacan, Les écrits techniques, 298.

14. Vgl. Jacques Lacan, Les non-dupes er-
rent. Séminaire XXI (1973–1974), iné-
dit, leçon du 9 avril 1974.

15. Sigmund Freud, Vorlesungen zur Ein-
führung in die Psychoanalyse [1917], in
ders., Gesammelte Werke [GW], Lon-
don 1940–52, Imago, XI: 411–412.

16. Vgl. Jacques Lacan, L’angoisse. Sémi-
naireX (1962–1963), Paris 2004, Seuil,
53.

17. Vgl. Denis Vasse, La grande menace.
La psychanalyse et l’enfant, Paris 2004,
Seuil, 435.

18. Vgl. ebd.

19. Vgl. Silvia Lippi, La décision du désir,
Toulouse 2013, Érès.

20. Jacques Lacan, Autres écrits, Paris
2001, Seuil, 364.

21. Michel de Montaigne, Les Essais
[1595], hg. v. Jean Céard, Paris 2001,
Librairie générale francaise, 132.

22. Dinner for One, 18 min, Regie: Heinz
Dunkhase, Norddeutscher Rundfunk
1963.

23. Slavoj Žižek, Die Tücke des Sub-
jekts, übers. v. Eva Gilmer, Hans
Hildebrandt, Andreas Hofbauer, An-
ne von der Heiden, Frankfurt/M.
2001, Suhrkamp, 427.

24. Vgl. ebd., 522.

25. Ebd., 523.

26. Vgl. Jacques Lacan, Le malentendu, in
Ornicar?, 22–23 (1981), 11–14.

27. Lacan, L’éthique, 368.

28. Slavoj Žižek, Friedrich Wilhelm
Joseph Schelling, The Abyss of Free-
dom / Ages of the World, Ann Arbor
1997, University of Michigan Press,
50.

29. Vgl. Jean-Pierre Lebrun, Les risques
d’une éducation sans peine, Bruxelles
2017, Yapaka, 48.

30. Vgl. Lacan, Le malentendu, 11–14.

38

http://www.cairn.info/se-passer-du-pere--9782749211428-page-101.html
http://www.cairn.info/se-passer-du-pere--9782749211428-page-101.html
http://www.cairn.info/se-passer-du-pere--9782749211428-page-101.html


31. Vgl. Alenka Zupančič, Ethics of the Re-
al: Kant and Lacan, London 2001, Ver-
so.

32. Sigmund Freud, Jenseits des Lustprin-
zips [1919–20], GW XIII: 69.

33. Samuel Beckett, Worstward Ho, Lon-
don 1983, Calder, 7.

39


