RISS .

%ﬂw@mﬂ@

Zeitschrift fiir Psychoanalyse



RISS
Zeitschrift fur Psychoanalyse

Herausgegeben von
Marcus Coelen, Camilla Croce, Judith Kasper,
Arnd Wedemeyer, Mai Wegener






RISS
Zeitschrift fur Psychoanalyse

Nr. 101
Lacanitverstan: LACANSLEHREN






7

Lehren nach Lacan
Artur R. Boelderl,
Peter Widmer

Beitrége
13 [Didaktik und Deixis|
Peter Widmer

25 ISchulabbrecher iml
| Zweischriti
Jean-Marie Weber

41 |Von der Codevermittlun
| zur Ubersetzung

Lacan lehren — nicht ohne
Laplanche

Ulrike Kadi

57 |Es gibt keinen Wisstriebl

Emanzipation und
Institutionalisierung von
Jacques Ranciére bis Slavoj
Zizek

Gabriel Tupinamb4d

85 |Schu|e, Begehren, Gese’rzl

Beat Manz

97 |Wo ist der Klassenfeind?l
Ein filmanalytischer Zugang

zu einer padagogischen Ethik

des Realen

Jonas Borer

11 Es zeigt sich

Karl-Josef Pazzini

Rezensionen

127 |Ser9io Benvenuto, Lacan,l
[Kris and the Psychoanalyfid
| Legacy. The Brain Eater|

Steffen Kriiger

|me‘hia Fleury, Hier Iiegd
[ Bitterkeit begraben]

| Ressentiments und ihrd

| Heilung
Alissa Geffert

135

143 vgi Saketopoulou,

[“Sexuality beyond Consenf
| Risk, Race, Traumatophiliq

Hannes Halter

|Sie9fried Zepf & Dietma[l

eel, Von der Gesellscha
| Im Subjekt. Historischen

| Materialismus und
| Psychoanalysg
Hauke Kromminga

|Kai Rugenstein,l

| Ubertragung

Karl-Josef Pazzini

Abstracts
Autor*innen

171 [Heftankiindigung|

Impressum

145

155

163

167

173

(6]

Inhalt






Lacanitverstan?
Lehren nach Lacan

Artur R. Boelderl, Peter Widmer

Johann Peter Hebels bekannte Kalendergeschichte Kannitver-
stan (1809) zeigt auf, dass aus der Situation des Antworten-
miissens — in die die Lesedes literarischen Textes sich ge-
stellt sehen wie mutatis mutandis die Psychiater gegentiber
den Patienten und im Ausbildungszusammenhang die Ler-
nenden — nicht auch die Fahigkeit des Antwortenkénnens
folgt, so wenig wie das Verstehen in dem Sinne auf das
Nichtverstehen folgt, dass es dieses gleichsam restlos ersetz-
1e Gerade wenn der Text, der Analysant, der Lerngegen-
stand kein Fremder (mehr) ist, weil wir angefangen haben,
ihn zu verstehen, bleibt er doch ein Anderer. Anders gesagt:
In dem Mal3e, wie wir ihn verstehen, verstehen wir ihn auch
nicht (und nicht etwa nur noch nicht) — wir missverstehen ihn
nicht, sondern er entzieht sich radikal unserem Verstehen.
»[A]uf dem seltsamsten Umweg kam ein deutscher Hand-
werksbursche in Amsterdam durch den Irrtum zur Wahrheit
und zu ihrer Erkenntnis.« So fasst der Autor von Kannitver-
stan selbst dessen Inhalt im zweiten Satz zusammen. In der
folgenden Geschichte, die die Wahrheitssuche des Lehr-
lings beschreibt, entspricht — so scheint es zumindest —
der Wissenszuwachs des Protagonisten (jene nachweisliche,
d.h. messbare Einsicht, zu der er im Laufe der Erzihlung ge-
langt) ziemlich genau der idealtypischen Erkenntnis im Sinne
einer dem hermeneutischen Paradigma Jaspers'scher (und
anderer) Pragung verpflichteten Psychotherapie: Die Wahr-
heit, zu der er gelangt — jene »Moral von der G'schicht, ihr

7

Editorial



»Sinn«, auf den der literarische Text die Leser sozusagen mit
der Nase st6[3t und der mit jenem konvergiert, den Lernende
nach der ersten Lektiire in aller Regel zielsicher herausfin-
den und worauf Lehrende daher mit methodisch vielleicht
verschiedenen, sachlich aber gleichsinnigen didaktischen
Mitteln abzielen — lautet: Sei gliicklich und zufrieden mit
dem, was du hast, denn im Tod sind Arm und Reich gleich!
Just diese moralische Einsicht steht indes unter der fiir die
Kalendergeschichte titelgebenden Kautele des »Kannitver-
stan«, des Nichtverstehens — das sich, vom Handwerksbur-
schen als Eigenname des vermeintlichen Besitzers von Haus
und Schiff und nachmaligen Leichnams (miss-)verstanden,
mit gleichem Recht auch als Eigenname dieses Protagonis-
ten selbst auffassen lasst, qua Titel gleichsam als Legen-
de fiir die kurze Erzéhlung iiberhaupt. Die Erkenntnis, man
kdnnte sagen: der objektiv feststellbare Lernfortschritt des
Handwerksburschen, wird vom selben literarischen Text, der
sie uns der Sache nach unzweideutig zu verstehen gibt, in
ein und demselben Schriftzug nach allen formalen Regeln
der (Dicht)Kunst gleich wieder durchgestrichen, eingeklam-
mert, als frag-wiirdig hingestellt.

Dariiber sehen die Lesenden/Lernenden mit an Sicherheit
grenzender Wahrscheinlichkeit hinweg — zugunsten der er-
wahnten Moral, die der Text hermeneutisch insinuiert. Da-
bei weist dieser geniigend Stellen auf, in denen er sich
als Schrift in Erinnerung ruft, d.h. in seiner Materialitét als
Ensemble von Signifikanten, die nicht von sich aus noch
mit irgendeiner extern zu begriindenden Notwendigkeit auf
ein Signifikat verweisen. Die beiden einander stets ber-
lagernden Dimensionen des Verstandlichen und Nichtver-
standlichen kreuzen einander in Hebels meisterlicher Ge-
schichte ganz materialiter: nicht nur schriftlich, sondern auch
(schrift-)bildlich dort, wo sich die beiden Sprachen, deren
Kenntnis/Unkenntnis am Ursprung der hermeneutischen Bre-
dovuille des Protagonisten steht (die ihm selbst freilich ent-
geht), auf der Ebene der Signifikanten treffen: »[...] end-

8



lich (kam) er an den Meerbusen, der da heil3t: Het Ey, oder
auf deutsch: das Ypsilon.« Nun ist Het Ey indes gerade auf
Deutsch eben nicht das Ypsilon, sondern das Y, der griechi-
sche Signifikant, ein Fremdkdrper im deutschen Alphabet
(den die Schulkinder bis vor kurzem noch — oder gar nach
wie vor? — bei ihrer ersten Alphabetisierung als das »fremde
i« kennengelernt haben); auf Deutsch ist het Ey vielmehr un-
weigerlich das Ei, so wie es auf Englisch das eye ist, also das
Auge (mit dem uns hier, mitten in Hebels Text, unversehens
Georges Bataille und mit ihm Roland Barthes zuzwinkern).
Als »fremdes i« — das in eins damit das i des Fremden repra-
sentiert, ganz zu schweigen von dessen »l« (sprich: »ei«),
seinem »ich« also ... — ist das Y zugleich kein Buchstabe,
sondern ein Bildzeichen, das (gleichsam phallisch invertiert)
den Meerbusen mehr an-zeigt, veranschaulicht, illustriert, als
dass es ihn sprachlich zum Ausdruck brichte. Het Ey gehort
somit unzweifelhaft zur lalangue im Sinne des spéaten Lacan.

Was Hebels Text uns literarisch lehrt (wenn er uns denn
etwas lehrt), liele sich daher so ausdriicken: Wer verstan-
den hat, hat nicht verstanden. Wenn Lacan in seiner Leh-
re selbst beansprucht hat, stets didaktisch zu sein, liegt sol-
che Didaxe psychoanalytisch gesehen diesseits der Verstand-
lichkeit nach Mal3gabe von Hebels Kannitverstan. Lacanit-
verstan, Lacans notorische »Unverstidndlichkeit«, so gradu-
ell verschieden sie sich zwischen den Seminaren und den
Schriften darbietet, bildet den methodischer Aspekt einer
dezidiert didaktischen Absicht seines psychoanalytischen
enseignement, die liber weite Strecken implizit bleibt, an
entscheidenden Punkten aber umso deutlicher hervortritt.
So ist Lacans Vortrag am 10. November 1967 im Dienste
der »Ausbildung des Psychiaters und... Psychoanalyse« im
Hépitale Sainte-Anne nicht nur situativ didaktisch (er redet
vor Azubis der Psychiatrie), er weist Didaktik zugleich als
eigentlichen Inhalt dieser Lehre aus, wenn er betont, dass
»man sich nicht mal vorstellen kann, wie sehr ich in mei-
ner Lehre didaktisch bindd. Wie Schiler im Allgemeinen,

9



so verstehen auch und besonders diejenigen, die im Begriff
sind, sich fiir den medizinischen Umgang mit »Verriickten«
vorzubereiten, nicht etwa zu wenig von dem, was ihnen —
sei's vom Lehrer, sei's vom Patienten/Klienten/Analysanten
— vorgelegt wird, sie verstehen zu viel. Lehrer und Schiiler
fokussieren beinahe ausschliellich auf diejenigen Aspekte
des Lehrens, die sich dem Verstehen im Sinne der wissens-
méligen Erfassung von Inhalten erschliel3en. Das setzt aber
eine Formatierung des Gesagten zum Versténdlichen voraus.
Diese Modellierung ergreift den Lehrinhalt, die Lehrperson
und die Lernenden. Als Vereinheitlichung, die der Institution
Universitét als gleichsam unhintergehbares Strukturmoment
inhdrent ist, entzieht sie sich weitestgehend individuell als
auch kollektiv der Aufmerksamkeit.

lhre Tugend findet Lacans psychoanalytische Didaktik,
wie angedeutet — hierin anderen »dunklen« Autoren wie
Heidegger vergleichbar —, eher im Fragen als im Antworten.
So ist bei Lacan nicht einfachhin vom Begehren des Analyti-
kers die Rede, es geht vielmehr um die Frage nach diesem
Begehren, danach, ob, wie und wo sich solches Begehren
als Frage &ul3ert. Dass dies auch und vielleicht insbesondere
in Situationen der Lehre bzw. des Unterrichts der Fall ist —
auch, aber nicht ausschliel3lich, wo die Psychoanalyse selbst
Gegenstand ist —, steht auBer Zweifel und bildet den ge-
meinsamen Grund der in diesem Heft versammelten Beitra-
ge. Sie reagieren auf die Beobachtung, dass der Themenbe-
reich »Didaktik nach Lacan« vergleichsweise wenig erforscht
ist und kaum diskutiert wird, zumal im deutschsprachigen
Raum; allgemein kann mit Fug und Recht von einer gewis-
sen Unsicherheit gesprochen werden, die im Hinblick auf
die Vermittlung der (insbesondere Lacan’schen) Psychoana-
lyse einerseits und auf deren Anwendbarkeit in didaktischen
Zusammenh&ngen andererseits besteht. Wenn Lacan im Be-
zug auf seine Schriften sagt, er schreibe nicht, um verstan-
den zu werden, lasst sich konjizieren, dass er so schreibt,
wie er lehrt, und dass beide Akte darauf zielen, etwas zu be-

10



wirken, was sich nicht auf Verstehen reduzieren lasst resp.
sich nicht im Verstandenhaben erschépft. Dass eine Auffas-
sung von Unterricht als Wissensvermittlung selbst dort, wo
sie traditionelle kognitive Wissensbestinde durch praktische
Kompetenzen ersetzt hat, dadurch massiv herausgefordert
wird, liegt auf der Hand. Wie sshe also eine Didaktik aus,
die mit dem Unbewussten rechnet, welche Alternativen zu
herkémmlichen Ansétzen hétte sie zu bieten, die von einem
seiner selbst immer und {berall transparenten Subjekt der
Lehrenden wie der Lernenden ausgehen? Auf welche Wei-
se lieBe sich in die Lehrerbildung die (Selbst-)Befragung von
Studierenden nach ihren Wahrnehmungen integrieren, wie
die Sensibilisierung fiir Ubertragungs- und Projektionsvor-
génge leisten? Lacan lehren und lacanianisch lehren bilden
im Hinblick auf diese Ziele zwei verschiedene, aber glei-
chermallen zu beriicksichtigende Abhinge der Frage nach
einer spezifisch psychoanalytischen Didaktik.

Die Verfolgung dieser Frage in unserem Heft verlsuft ent-
lang dem Desiderat einer pddagogischen Ethik des Realen
(Borer), die das Geniel3en und die symbolische Kastration in-
tegriert, der Betonung des Rétsels als einer produktiven Me-
thode in der psychoanalytischen Lehre (Kadi), einer Evalua-
tion der Institutionellen Paddagogik als probater Anwendung
Lacan’scher Einsichten im konkreten schulischen Unterricht
(Manz), der Diskussion verdrangter Affekte und ihrer Rolle
sowie der Bedeutung des Anderen im Prozess kiinstlerischen
wie didaktischen Zeigens (Pazzini, Widmer), der Entkoppe-
lung von Wissen und Wissbegierde im Dienste des Genie-
Bens als Mittel zur Beférderung von Emanzipation und (schu-
lischer wie allgemein-gesellschaftlicher) Institutionalisierung
(Tupinambd) sowie der Erérterung von didaktischen Mdg-
lichkeiten nach Mallgabe einer Ethik der Begegnung zwi-
schen Lehrenden und Lernenden im Falle des Scheiterns von
Jugendlichen ungeachtet solcher Bemiihungen (Weber).

1



Mit dem generischen Maskulinum |3| Siehe

ist hier wie im Folgenden das Fe-
mininum mitgemeint.

Johann Peter Hebel, Kannitverstan,
in ders., Gesammelte Werke. Kom-
mentierte Lese- und Studienausga-
be in sechs Bdnden, hg. v. Jan
Knopf, Franz Littmann, Hansgeorg
Schmidt-Bergmann, Esther Stern,
Géttingen 2019, Wallstein, llI: Ka-
lendergeschichten, 140—142.

12

Marcus  Coelen, Ju-
dith Kasper, Karljosef Pazzini,
Alexandre Wullschleger (Hg.),
RISS+ — »An die Psychiater«. Do-
kumentation eines Vortrags von
Jacques Lacan in der Pariser Kli-
nik Sainte-Anne vom 10. November
1967 nebst einigen Kommentaren,
Hamburg 2020, Textem.



Didaktik und Deixis

Peter Widmer

Didaktik als Teil der Padagogik lasst sich definieren als Wis-
senschaft vom Lehren und Lernen. Sie lasst sich aufteilen in
Allgemeine Didaktik und Fachdidaktik. Erstere beschiftigt sich
mit allgemeinen Prinzipien von Lehren und Lernen, letztere mit
fachspezifischen Inhalten. Fir beide gilt, dass sie vorwiegend
der Qualifikation dienen, die sich aus Wissen und sozialen Kom-
petenzen zusammensetzt, wobei Uber weite Strecken in der Ge-
schichte der Padagogik das Lernen von Inhalten vorherrschte.
Vor allem im Zuge der Vermittlung von Qualifikationen fir das
berufliche Leben fokussiert sich die Didaktik auf Wissen und auf
die Kompetenz, dieses Wissen im geeigneten Zeitpunkt abrufen
zu konnen. In neuerer Zeit hat die Didaktik vermehrt realisiert,
dass fir das gesellschaftliche Leben auch kommunikative, so-
ziale Aspekte wichtig sind. Die vorliegende Arbeit, die zur All-
gemeinen Didaktik gehort, setzt an diesem Punkt an. Es gehtim
Folgenden jedoch nicht um Konzepte, wie kommunikative und
soziale Fihigkeiten vermittelt und gelernt werden kénnen, son-
dern es geht um die Grundlage, d.h. um eine bestimmte Sicht-
weise, die deutlich macht, welche Probleme sich bei der Ein-
ibung von kommunikativer Kompetenz zeigen und was sie fir
die Subjekte der Didaktik bedeuten.

Deixis — ein Konzept, das iiber die Linguistik
hinausweist

Deixis weist seiner Wortbedeutung aus dem Griechischen nach
auf das Zeigen hin. Hier, dort, vorne, hinten, oben, unten, links,
rechts sind solche Zeigewdrter, Deiktika, mit denen dieser Be-
griff raumlich anschaulich gemacht wird. Dazu kommen zeit-

13



liche Adverbien, bei denen die Zeigefunktion weniger ins Auge
springt: jetzt, vorher, nachher, gestern, morgen, friher, spiter,
weil sie nicht am Sichtbaren orientiert sind. Von besonderer Be-
deutung werden sich die pronominalen Deiktika erweisen: ich,
du, wir, ihr, wobei die Pronomina der 3. Person meistens Ana-
phorika genannt werden.

Interessant sind die Pronomina nicht allein der Zeigefunktion
wegen, sondern weil sie am Nullpunkt der deiktischen Beziige
stehen; anders gesagt, weil die ortlichen und zeitlichen Deikti-
ka auf ein Subjekt verweisen, von dem aus die rdumlichen und
zeitlichen Beziige strukturiert sind. Fir die rdumlichen Bezlge
istes der Korper eines Subjekts, fir die zeitlichen Bezlige das aus
Sprache (Signifikanten) gebaute Mentale des Subjekts, sein Ge-
dachtnis, sein Vorstellungsvermogen.

Was dabei betont werden muss: Im deiktischen System gibt
es keine fixen Referenzen. Abgesehen von Ausnahmen, ist das
Ich nur solange ein Ich, als es spricht, und das Du nur so lange
ein Du, als es angesprochen wird. Man sieht, dass das Zeigen als
Merkmal der Deixis angesichts dieses Sachverhalts des situati-
ven Kontextes in seiner Bedeutung sekundér wird.

Wichtiger ist, dass auch die feste Zuordnung von Signifikant
und Sache in ihrer Bedeutung zuriicktritt, wenn die Aufmerk-
samkeit auf das sich artikulierende Ich, auf den Bezugspunkt
des deiktischen Systems gerichtet wird. Was sich scheinbar pro-
blemlos als Kommunikation zwischen Ich und Du beschreiben
lasst, enthélt bei ndherer Prifung Dimensionen, die nicht biolo-
gischer Art sind, sondern auf der Struktur der Sprache griinden,
in die jedes menschliche Subjekt Einsitz nimmt, so dass es im-
stande ist, sich im Akt des Sprechens zu artikulieren, sich darzu-
stellen, mitzuteilen. Jedes singulére Ich wird Zentrum des Deik-
tischen — solange es spricht. Das Singulire ist somit eingebet-
tet in strukturale Zusammenhiénge, die Auswirkungen auf seine
Befindlichkeit, ja, auf seine psychische Verfassung, seine Affekte,
Phantasien und Phantasmen haben.

Ausgehend vom Ich-Sagen zeigen sich zwei grundlegende Pro-
bleme, die beide darauf hinweisen, dass der Ausdruck »Deixis«
unzuldnglich ist und lediglich die Eingangspforte markiert, de-
ren Offnung in eine Welt fiihrt, die weder durch ein raumliches
Konzept, ausgehend von einem sprechenden Ich, noch durch ein

14



Innen-Auflen-Schema erfasst werden kann: Das eine Problem
betrifft die Zeitlichkeit des Ichs selbst, seine theoretische Ver-
ortung, die schwierig zu bestimmen ist, weil auch die Zeitlich-
keit selbst sich als eine gespaltene erweist, anders gesagt, weil
dem fortwiahrenden Empfinden eigener Prasenz das Wissen um
die Verginglichkeit gegentiber steht, um nur die offensichtlichs-
te Komplikation zu benennen. Das andere Problem betrifft die
Intersubjektivitat, d. h. das Aufeinandertreffen eines sich artiku-
lierenden Ichs mit einem anderen sich artikulierenden Ich. Auch
auf diesem Feld gibt es Komplikationen, denn die Entdeckung
der eigenen Position des Ichs ist verkniipft mit einem Absolut-
heitsanspruch, mit einer Weigerung, Andere anzuerkennen, was
zur Folge hat, selbst nicht anerkannt zu werden.

Gespaltene Zeitlichkeit

Betrachten wir zuerst die Verhaltnisse bei der Zeitlichkeit. Sie ist
durch ein Paradox gekennzeichnet: Einerseits ist es fiir das Sub-
jekt immer jetzt/ andererseits ist es endlich, verginglich, vom
Beginn seines Lebens dem Tode geweiht. Das scheinbar Immer-
wihrende und das Fliichtige vereinen sich im Subjekt. Dieses Pa-
radox verdient eine nihere Untersuchung. Zunichst stellt sich
die Frage, wie es kommt, dass das Ich stets im Jetzt ist, dass es
auch am folgenden Tag oder viel spiter im Jetzt sein wird. Das
Jetzt ist der Nullpunkt des Seins des Subjekts, der Ausgangs-
punkt fr das Spatere, auch das Frithere.

Dieses Jetzt-Ich des Ichs fihrt zu bedeutsamen Konsequenzen,
vorweg zur Illusion der Unsterblichkeit, die auch durch das Wis-
sen um die Sterblichkeit nicht verschwindet — Ausdruck der Ge-
spaltenheit. Die Raumlichkeit, die sich im »immer da« manifes-
tiert, hat weniger bedeutsame Konsequenzen zur Folge, es heifdt
nicht, wie es die Symmetrie zur Zeitlichkeit erwarten liefle, »ich
bin tberall«, oder »ich bin der Raumg, sondern »ich bin stets
da«. Daraus resultiert zwar auch eine Illusion, namlich die An-
wesenheit der Welt, korrelativ zum Ich. Da sich das Ich als stets
in einem Raum befindlich weify, der zur Welt gehort, wahnt es,
dass es und die Welt Korrelate sind, noch deutlicher: dass die
Welt gleich altist wie es selbst. Daraus folgt die vielleicht tberra-
schende Erkenntnis, dass auch die Exploration der Rdumlichkeit
des Ichs zur Zeitlichkeit fihrt — aus dem Miteinander im Raum

15



resultiert eine Gleichzeitigkeit und damit eine Gleichaltrigkeit.
Wir stofRen hier auf eine merkwiirdige Logik, die Logik des Ima-
gindren genannt werden konnte. Es gibt sie auch in der Zeitlich-
keit, denn die Annahme, das Ich sei die Zeit, was ist das anderes
als eine Logik des Imaginéren? Sie wird von der Logik des Sym-
bolischen korrigiert, die darauf besteht, dass das Ich vergénglich
ist.

Kehren wir zum zeitlichen Ich zurtick. Seine Einbildungen sind
noch langst nicht umfassend dargestellt: Das Ich wihnt sich
nicht nur unsterblich, sondern es glaubt auch, so alt wie die Welt
zu sein. Es kann sich in die Geschichte vertiefen, nicht nur in sei-
ne eigene, sondern auch in die der Menschheit, ja sogar in die
der Erde, des Universums, stets holt es durch die Sprache, durch
die Signifikanten das Vergangene in die Gegenwartigkeit seines
Daseins zuriick, so dass es so weit gehen kann, die Geschichte
von was auch immer auf das eigene Ich zu beziehen, wohl wis-
send, dass es eine objektive Geschichte gibt! Aber da es zu ihr nur
uber sein Ich als Nullpunkt Zugang hat, wird es von dieser Illusi-
on der Gleichzeitigkeit begleitet. Augustinus wusste von diesen
Zusammenhénge weshalb er sagte, es gebe in der Sprache kei-
ne Vergangenheit.

Wir sind damit auf einen Begriff gestofien, der ebenso an Ge-
heimnisse angrenzt wie derjenige der Deixis: das Sagen, das
Sprechen, franzosisch ’énonciation. Er unterscheidet sich von
der Aussage, franzdsisch I’énoncé, auf die gewohnlich mehr ge-
achtet wird als auf den Vorgang des Sprechens. Lacan sagt des-
halb: »Qu’on dise reste oublié derriere ce qu’on dit dans ce qui
s’entend.«@ (»Dass man spricht, bleibt hinter dem vergessen,
was gesagt wird in dem, was gehort wird.«)

Wihrend der énoncé den Inhalt des Sprechens fokussiert, gilt
die Aufmerksamkeit bei der énonciation dem Formalen, wozu die
Regeln des Sprechens, die Grammatik gehéren, aber auch das Af-
fektive, welches die Artikulation mehr oder weniger ausgepragt
begleitet.

Was die Grammatik betrifft, so iberschneiden sich die Gel-
tungsbereiche der Begriffe Deixis und der énonciation. Das
sprachliche Ich ist an Regeln gebunden, wobei die Konjugation
in den indogermanischen Sprachen eine besondere Bedeutsam-
keit erhalt, weil das deiktische Ich dadurch in seinen Einbildun-

16



gen bestirkt wird. Spricht es als Ich, so beansprucht es eigene
grammatisch vorgegebene Formen, die den anderen Formen
gegeniiberstehen. Es gibt Sprachen wie z.B. das Chinesische
und das Japanische, die keine Konjugationen kennen. Es ist kein
Zufall, dass die Gesellschaften, welche diese Sprachen sprechen,
der Scham eine grofiere Bedeutung zumessen als die westlichen.

Intersubjektivitét

Auch die Intersubjektivitit ist durch ein Paradox gekennzeich-
net: Das sprachliche Ich ist keine Substanz, gleichwohl geht es
auf die Barrikaden, wenn es auf das Ich eines Anderen trifft, und
wie! In einer ersten Phase ertragt das Ich kein Anderes Ich, son-
dern setzt das eigene als absolut, ja, es ist von der Uberzeugung
geleitet, es kdnne tber Andere verfiigen. Anders gesagt: Es be-
muht sich, die Anderen auf andere zu reduzieren, auf Objek-
te, die ihm willfahrig sind. Dieses Streben nach Macht ist fir
sich allein schon ein Problem, weil ja die Macht eine tyrannische
ist, die ihre Legitimation blof} aus dem Anspruch des eigenen,
sich absolut setzenden Ichs bezieht. Das Problem verschirft sich
zwangslaufig, wenn das Ich eines Anderen sich diese Reduzie-
rung auf ein Objekt nicht gefallen ldsst, sondern seinerseits ein
Machtstreben geltend macht, so dass nun jeder im Anderen das
bekampft, was er selbst anstrebt. »Jeder geht auf den Tod des
Anderen, lautet Hegels Verdikt dazu!

Der Ausgang daraus ist auf drei Arten moglich: durch Mord,
durch Unterwerfung, durch ein Nebeneinander, das durch Ver-
zicht auf Absolutheitsanspriiche erreichbar ist. Die erste Mog-
lichkeit verheif’t zunichst einen Triumph des Stiarkeren. Wenn
es fiir ihn jedoch keinen Anderen mehr gibt, so erléscht auch sei-
ne eigene Andersheit, denn diese gibt es nur in Relation zu An-
deren. Auch die Andersheit ist — wie das Ich — keine Substanz,
sondern eine Relation, die sich definitionsgemaf} jeder Fixierung
entzieht. Das nach unumschréinkter Macht strebende Ich erfahrt
aus dieser Antizipation des Mordes nicht nur, dass ein Triumph
die Konsequenz des Alleinseins hitte, sondern auch, dass es nur
als Relation zu Anderen besteht.

Das fuhrt zur Einsicht in die Notwendigkeit des geteilten
Seins. Die Andersheit kann nur in Relation zu Anderen bestehen.
Es ist eine Erkenntnis, die nicht angeboren ist, sondern erst aus

17



der Konfrontation des Einen mit dem Anderen erwichst. Was
ist es, was diese Konflikte antreibt? Sind es Instinkte, triebhafte
Konstellationen? Wir erhalten eine Antwort, wenn wir zurtck-
blicken auf die Genese des Ichs. Seine Erlangung erschien uns
zugleich als Gewinn und als Verlust: Der Entdeckung des Un-
sichtbaren, der Worter und ihrer Macht, des Ichs als Instanz,
die Mittelpunkt einer »Welt« ist, steht der Verlust der Unmit-
telbarkeit gegentiber, ein Hinausgeworfensein in eine Ungebor-
genheit, so dass das Begehren entsteht, wieder ganz, eins, unge-
teilt zu sein. Es mag merkwirdig klingen, wenn man sagt, das
Streben nach dem vollen Sein sei die Ursache fiir die absoluten
Machtanspriche des deiktischen Ichs.

Es ist das Wissen um die objektiven Zusammenhinge, in die
das deiktische Ich nolens volens eingebettet ist, das schwierig
zu akzeptieren ist. Einer oder Eine unter Vielen zu sein, eigene
Machtanspriche teilen zu mussen, sich mit Interessen Anderer
auseinandersetzen zu missen, all das fithrt zur Versuchung, das
Wissen zu ignorieren, die Bedeutungslosigkeit des eigenen Le-
bens angesichts der vielen Menschen auf der Erde und der un-
endlichen Weite des Kosmos zu verleugnen und Halt und Ori-
entierung in der eigenen »Welt« zu suchen. Sofern sie nicht
gentigend Befriedigung verschafft, werden Phantasmen, Ideale
und Idole geschaffen, welche diese Gedanken eigener Nichtig-
keit vertreiben sollen.

Es wire verwunderlich, wenn diese Gegensitze in der Didak-
tik keine Rolle spielten. Viele Fragen stellen sich: Soll die Didak-
tik so weit wie moglich diese Hybris des Deiktischen bekamp-
fen oder ignorieren? Wie soll sie sich zu diesem offensichtlichen
Gegensatz zwischen Deixis und Wissenschaft verhalten? Gibt es
Moglichkeiten, ihn zu iberwinden? Wenn das Sprechen und die
Deixis zusammengehoren, was heifdt das fir den Zugang zum
wissenschaftlichen Denken?

Ist die Deixis ihrem Wesen nach kindlich?

Von der Antwort auf diese Frage hingt ab, ob die Deixis geeig-
net ist, sie als tragendes Konzept zu verwenden, um die singu-
laren Dimensionen der Subjektivitit erfahrbar zu machen. Zwar
beginnt die Deixis, sich in der Kindheit zu manifestieren, nam-
lich dann, wenn es dem Kinde gelingt, sich nicht mehr in der 3.

18



Person bzw. mit seinem Eigennamen zu artikulieren. Bekannt-
lich ist der Mutter-Kind-Interaktion anfanglich inhérent, dass
in der dritten Person gesprochen wird, sowohl was die Anru-
fung des Kindes durch die Mutter als auch diejenige der Mut-
ter durch das Kind wie auch dessen Eigenbenennung betrifft.
Besonders eindriicklich zeigt sich das vor dem Spiegel, wenn
die Mutter, die das Kind auf dem Arm tragt, auf das Spiegelbild
zeigt und sagt: »Schau, das ist X!« Das geschieht, ohne dass dies
von Miittern gelernt wird! Dieser Sachverhalt weist darauf hin,
dass das objektive System, also die feste Zuordnung von Wort
und Ding, der Deixis vorausgeht und deshalb, zumindest wih-
rend einer Phase, kindlicher ist. Das Ich-Sagen markiert demge-
geniiber einen Fortschritt, indem es das Du und dariiber hinaus
nach und nach das ganze Bezugsnetz des Deiktischen mitkon-
stituiert, dem auch der Vorrang des Unsichtbaren inhérent ist.

Die beiden Systeme sind nicht nur gegensatzlich, sondern auf-
einander angewiesen, um zu funktionieren: So macht das Sub-
jektive des Deiktischen, sei es als Orts-, Zeit- oder Personen-
deixis, immer wieder eine Objektivierung erforderlich, wodurch
die rdumlichen Koordinaten wie auch die uhrzeitlichen Bestim-
mungen den deiktischen Ausdriicken, die nur von den daran Be-
teiligten verstanden werden, eine Bestimmung geben, die fiir al-
le verstandlich ist. Um ein einfaches Beispiel anzufithren: Wenn
jemand auf die Frage nach dem Ziel seines Wegs mit »nach Hau-
se« antwortet, so ist diese Aussage nur fiur diejenigen verstand-
lich, die wissen, wo dessen Haus steht, nennt er dagegen die
Wohnadresse, so ist diese fiir alle auffindbar. Umgekehrt stecken
in jeder objektiven Aussage auf mehr oder weniger verborgene
Weise deiktische Momente. Zum einen betreffen sie die Benen-
nung, die ihren Ausgangspunkt im Spiegelstadium nimmt und
dazu fihrt, dass die Wahrnehmung des eigenen Korpers eine Art
von Matrix fur spitere Wahrnehmungen bildet, man kann da-
beivon Anthropomorphismus sprechen. Man denke dabei an die
Augen, an das Gesicht, an Korperteile wie Stirne, Hand, Finger,
Fifle u.a.m., die in Benennungen der Realitit auftauchen. Selbst
wenn in wissenschaftlichen Diskursen versucht wird, solche An-
thropomorphismen zu Gberwinden, wird eine Aussage gespro-
chen, es flieflen damit singuldre Momente in die wissenschaft-
lich fundierten Aussagen ein.

19



Damit tritt die Stimme auf den Plan, die Stimme als vielleicht
typischster Ausdruck des Ichs. Es ist evident, dass die Wissen-
schaft die Stimme auf den Uberbringer des Wissens, des Objek-
tiven reduziert und die Schrift favorisiert, die ebenfalls nicht als
subjektiver Akt betrachtet wird, sondern als unpersonliche Wie-
dergabe eines Sachverhalts, bei der das zeitliche Moment so weit
wie moglich weggelassen wird — die wissenschaftliche Aussage
beansprucht nicht nur allgemeine Geltung, sondern tendenziell
auch uberzeitliche Gultigkeit. All das zeigt sich in bildgebenden
Prasentationen, in denen die Stimme so weit wie moglich das
wiedergibt, was schriftlich festgehalten worden ist.

Die im wissenschaftlichen Diskurs angepeilte Objektivierung
hatihren Preis: Die Lebendigkeit, auch Unberechenbarkeit, Un-
vorhersehbarkeit geht verloren, das Reale jedes Subjekts, seine
Spontaneitit hat darin keinen Platz. Auch wenn die Deixis einen
Bezug zum Kindlichen hat, gehort sie unabdingbar zum Leben,
mit allihren Seiten des Singuléren, des Affektiven, der Stimmun-
gen, Vorstellungen, auch des notwendig damit verkniipften Illu-
sionéren, von dem auch —freilich auf andere Art— die Objektivie-
rung des Ichs betroffen ist.

Unter Wissenschaftlern mag zwar die Uberwindung der Dei-
xis erstrebenswert sein, weil damit die als storend empfundenen
Rivalitidten und Machtanspriiche entfallen wiirden. Das gelingt
jedoch nicht, es kann nicht gelingen, denn die Anspriiche von
Anderen lassen sich nicht ausschalten. Zuerst eine Entdeckung
gemacht haben zu wollen, ist ebenso ein Kriterium der Rivali-
tat wie das Platzieren eines Beitrags in einer renommierten Zeit-
schrift. Rivalititen machen selbst unter Ubersetzern nicht Halt,
wenn es darum geht, wer den treffendsten Ausdruck gefunden
hat.

Fir die Fachdidaktik der Naturwissenschaften wird man sa-
gen, dass das deiktische System nicht von Bedeutung ist. Auch
Geisteswissenschaften konnen der Objektivitit, dem Erwerb
von Wissen, verpflichtet sein. Aber da das deiktische System eine
strukturale Gegebenheit, eine Folge der vom Anderen kommen-
den Signifikanten ist, welche das Subjekt reprasentieren, um den
Preis eines Verlusts, einer Leerstelle, die Einfallstor und Aus-
gangspunkt von Phantasmen ist, kann eine Didaktik, die ihren

20



Namen verdient, nicht daran vorbeigehen — aber wie? Es gibt
keine Féacher dafir, keine Zuordnung zu einer Fachdidaktik.

Zwei MaBBnahmen zugunsten der Deixis
Quoi-de-neuf?

Das Quoi-de-neuf ist von der »pédagogie institutionelle« in
Frankreich entwickelt worden. Es ist untrennbar mit dem Na-
men Francis Imbert verbunden, wobei guch andere Padagogen
an der Entstehung mitgeholfen haben® Es sieht vor, dass in
gewissen Abstinden die Lernenden in dem Verband, dem sie
angehoren, sich fir reine bestimmte Zeit versammeln. Die Leh-
renden sorgen nur fur das Zustandekommen dieser Versamm-
lungen, greifen jedoch nicht in das inhaltliche Geschehen ein.
Die Teilnehmer des Quoi-de-neuf erhalten die Moglichkeit, vor
den Mitschilerinnen und Mitschiilern zu sagen, was ihnen nicht
passt, worunter sie leiden. Es geht dabei nicht nur um die énon-
cés, sondern auch um das Sprechen, die énonciation, die etwas
vom Unbewussten artikuliert, das danach verlangt, gehort zu
werden.

Alsich an einer Tagung an der Universitdt Hamburg daran teil -
nahm, wurde das Quoi-de-neuf mit einem Film illustriert, der
auf William Goldings Roman Herr der Fliegen basiert. Darin wird
die Geschichte einer Schulklasse von Jungen erzihlt, deren Flug-
zeug anlésslich einer Reise auf eine tropische Insel abstirzt, wo-
bei alle Erwachsenen umkommen. Die Jungen vereinbaren, sich
far die Losung von Problemen zu versammeln und dabei be-
stimmte Regeln zu befolgen. Wer spricht, soll eine Muschel in
den Handen halten, die er an den Nichsten weitergibt, der spre-
chen will. Zu Beginn dieser Vereinbarungen geht alles gut, weil
sich jeder an die Regeln hilt. Doch dann brechen Machtkamp-
fe aus, gendhrt von Neid, korperlichen Unterschieden hinsicht-
lich Stérke und Mut, so dass eine Zweiteilung entsteht, in der die
Missachtung der anfinglichen Vereinbarung tiberhandnimmt.
Es kommt zu Ungltcksfillen, dann zu Morden, und schliefilich
fuhrt dieser Krieg dazu, dass die Insel zu brennen beginnt und
damit die eigene Lebensgrundlage zerstort wird. Im letzten Mo-
ment kommt Rettung: Durch die brennende Insel wurde ein vor-
beifahrendes Schiff alarmiert, so dass die totale Zerstorung und

21



der Mord am Protagonisten, der sich fir die Einhaltung der de-
mokratischen Regeln eingesetzt hatte, vermieden werden kann.

Diese packende Geschichte, die den Zustand der Menschheit
darstellt, zeigt, was geschieht, wenn Gesetze gebrochen, Ver-
einbarungen nicht eingehalten werden. Es geht letztlich darum,
dass die Beteiligten ihre Konflikte nicht gewaltsam austragen,
sondern sich mitteilen und so gegenseitig zu erkennen geben,
worunter sie leiden. Die Rolle der Lehrenden besteht darin, zu
verhindern, dass das Sprechen aufgegeben wird.

Imbert hat in eindrtcklichen Falldarstellungen dargestellt,
wie fruchtbar das Quoi-de-neuf gerade auch fur schwierige
Schilerinnen und Schiler, fiir AufRenseiterinnen und Auflensei-
ter, fir VerstofRene und Verwahrloste sein kann. Im Unterschied
zu Goldings Roman garantieren Erwachsene, dass die Konflikte
nicht in gewaltsame Aktionen ausarten.

Balint-Gruppen

Es gibt eine andere Mafinahme, die geeignet ist, Konflikte zu
erkennen und zu l6sen, sie ist mit einem Namen verknipft:
Michael Balint. Er ist es, der die sogenannte Balint-Gruppe er-
funden hat. Ist das Quoi-de-neuf vor allem eine Vorrichtung fiir
die Lernenden, so sind die Balint-Gruppen fir Lehrende ge-
dacht. Sie kdnnen dabei einem Analytiker, einer Analytikerin ei-
ne leitende Funktion ubertragen, doch ist das nicht unbedingt
notwendig, es kann auch ein erfahrener Kollege, eine erfahrene
Kollegin sein, die um die Einhaltung der Regeln des mundlichen
Austauschs besorgt sind.

Das Konzept der Balint-Gruppe wurde vom ungarischen Psy-
choanalytiker Michael Balint fiir Angehorige von Berufsgruppen
initiiert, die mit schwierigen Menschen zu tun haben, aber nicht
explizit therapeutisch arbeiten. Sie bietet nicht nur Arzten und
Arztinnen, sondern auch Lehrenden die Méglichkeit, sich regel-
mafig zu treffen, um »Problemfille« aus der schulischen Pra-
xis vorzustellen. Ziel der Balint-Gruppe ist die Analyse und Ver-
besserung des Arzt-Patienten-Verhiltnisses, auf dem padagogi-
schen Feld des Lehrer-Schiiler-Verhiltnisses.

Die Gruppen bestehen aus 5—20 Personen, wobei eine Person
die Leitung Ubernimmt, d.h. darauf achtet, dass alle, die dies
winschen, zu Wort kommen und gehdrt werden. Jemand aus

22



dem Teilnehmerkreis berichtet von den Problemen, die seiner
Ansicht nach mit einer ihm anvertrauten Person zu tun haben.
Die anderen Teilnehmer und Teilnehmerinnen héren zu, bil-
den sich eine Meinung, fragen nach, so dass nicht nur tatsich-
liche Vorkommnisse und Verhaltensweisen zur Sprache kom-
men, sondern auch Phantasien, Vermutungen, Angste, Aggres-
sionen u.a.m. Die zunichst Zuhorenden versuchen, sich eine
Vorstellung zu machen, was die Hintergriinde und bisher unge-
sagten Voraussetzungen der dargestellten Konflikte sind, wobei
ihre Bereitschaft, etwas zur Analyse der Probleme beizutragen,
wiederum mit der eigenen Geschichte zu tun hat — dies bleibt
jedoch auflerhalb dessen, was analysiert wird, denn der Fokus
gilt dem dargestellten Problem.

Die Balint-Gruppe ist somit keine Selbsterfahrung, obwohl
das Feld der Wahrnehmung durch das Geschehen in der Grup-
pe erweitert wird. Diese Erweiterung betrifft zuniachst die er-
zdhlende Person, jedoch auch diejenigen, die ihre Ideen, Phan-
tasien, Erfahrungen zur Aufdeckung von Hintergriinden beitra-
gen. Die Fruchtbarkeit dieses Geschehens in der Gruppe wird
sich dadurch erweisen, dass die Beziehung zu derjenigen Person,
die im Fokus stand, weil sie vermeintlich Probleme verursachte,
verbessert, entspannt wird. Auch wird der oder die Erzidhlende
merken, wieviel eigene Probleme auf den anderen projiziert wor-
den sind, ohne dass diese Zusammenhinge explizit thematisiert
werden.

Balint-Gruppen sind zudem geeignet, eine gewisse Solidari-
tit unter den Teilnehmenden zu stiften. Wer von Problemen in
der Praxis, im Schulalltag erzihlt, exponiert sich, riskiert, sich
schiamen zu missen, wenn ein abgewehrter Trieb, sei er sexu-
ell oder aggressiv, zum Vorschein kommt. Da niemand davon
verschont bleibt und das soziale Feld stets damit verknipft ist,
entsteht unter den Teilnehmenden eine Riicksicht, die einerseits
Blofistellungen und damit Krankungen vermeidet, andererseits
aber weit tiber ein Schema hinausfiihrt, das sich mit der Unter-
scheidung von richtigem und falschem Verhalten begniigt. Die
Balint-Gruppe ist somit ein Ort, wo sich das Deiktische mani-
festiert und eingegrenzt wird durch die verbale Artikulation und
ein Minimum an Objektivierung, die von der Gruppe erarbeitet
wird und die das Gewicht der dargestellten Probleme verringert.

23



ElVgl. dazu Georg Wilhelm Friedrich El Hegel, Phinomenologie, 149.Vgl. Peter
Hegel, Phidnomenologie des Geistes, Widmer, »Jeder geht auf den Tod des
Frankfurt/M. 1970, Suhrkamp, 84— Anderen«. Ein Kurs mit Materialien,
86 und 89—9o. Wiirzburg 2022, Konigshausen &

Neumann.

Vgl. dazu Aurelius Augustinus, Be- . .

kenntnisse, 11. Buch, 14. Kapitel, Wies- El Vgl. dazu Francis Imbert, Un itinérai-

baden 1958, VMA, 287. re en pédagogie institutionnelle, Paris
2018, Les éditions du champ social,
El Jacques Lacan, L'étourdit, in ders., und ders., L'inconscient dans la classe,
Autres Ecrits, Paris 2001, Seuil, 449—  Paris 1996, ESF.
495: 449-

24



Schulabbrecher im Zweischritt

Jean-Marie Weber

In diesem kurzen Text iiber Schulabbrecher kann es nicht dar-
um gehen, die vielen psychischen und sozialen Faktoren anzu-
sprechen, die eine Rolle im Prozess von der Schulentfremdung
bis zum Schulabbruch spielen und sich dabei gegenseitig beein-
flussen und hochschaukeln.

Aufgrund zahlreicher Gespriche mit Jugendlichen iber ihre
Schwierigkeiten in und mit der Schule war ich erstaunt, dass vie-
le sich in einem Wiederholungszwang von Selbstsabotage be-
finden. Freud und Lacan sprechen diesbeziiglich vom Todes-
trieb, der schweigend und nichtimmer leicht sichtbar das Leben
pragt. Wie zeigt sich dies bei Schulabbrechern?

Wiederholungszwang und Selbstsabotage

Wie alle »Sprachwesen« befinden sich die Jugendlichen in
einem » Zweischritt< von Begehren und Wiederholung. Es
gibt das Begehren zu leben, Beziehungen zu kniipfen, und der
Wunsch, sich Wissen anzueignen. Aber es gibt auch Resistenzen
zu leben, den Drang, sich im Kreis, um sich selbst zu drehen, sich
zurickzuziehen, sowie die Leidenschaft der Ignoranz.

So bin ich einem Schiiler begegnet, der siebenmal die Schule
gewechselt hat. Dabei hoffte er anfangs, einen guten Neustart
hinzubekommen. Als er endlich die Aufnahmeprifung fir eine
staatliche Ausbildung geschafft hatte, kam er am Tag vor sei-
nem Diensteintrittin eine Polizeikontrolle und durfte wegen sei-
nes exzessiven Alkoholkonsums nicht mit der Ausbildung begin-
nen. Einem anderen niitzte das Zuverfiigungstellen eines Appar-
tements, das ihm mehr Freiheit gewihren sollte, nichts mehr, da

25



er von der Polizei beim »Dealen« erwischt wurde, von der Inter-
natsschule flog und somit die Kleinstadt verlassen musste.

Dies sind keine Einzelfille, wo Jugendliche durch eine »pas-
sage a I'acte« ihre Zukunftsaussichten boykottieren. Weniger
spektakular, aber nichtsdestotrotz sabotieren sich manche Ju-
gendliche, wenn sie sich endlich einmal fest vornehmen, den
Stoff fur die Priifung zu lernen, und dann den Abend und die
Nacht doch wiederum mit Videospielen verbringen. Sie schlafen
im Kurs ein, bekommen schlechte Noten, oder sie bleiben dem
Unterricht wihrend lidngerer Zeit fern. Dabei schlieflen sie sich
langsam selbst von der Klasse aus.

Dieser Wiederholungszwang ist im Ubrigen auch in den Ge-
sprachen oder der Kur mit Schulabbrechern erkennbar. Diesel-
ben Signifikanten oder Argumentationsketten wiederholen sich.

Natirlich vermitteln Videospiele, Schulschwinzen, Alkohol-
konsum oder das Dealen einen hohen Lustanteil. Trotz, aber
auch gerade wegen der Gefahren, welchen die Jugendlichen sich
dabei aussetzen, vermittelt dieses Agieren einen eigenartigen
Mehrwert an Lust oder »Mehrwert an Genuss«, wie es Lacan im
Gefolge Freuds herausgearbeitet hat. Es ist beispielsweise nicht
einfach der Spafd am Videospiel, der z&hlt. Dieser »Mehrwert an
Genuss« entwickelt sich gerade durch die schlechten Noten, das
Gemecker des Lehrers, den Verlust, das Verfehlen von Standards
oder den Rausschmiss aus dem Lyzeum. ]ﬁes treibt an zur Wie-
derholung der selbstsabotierenden Taten!

So wiederholen manche Jugendliche einen Misserfolg nach
dem anderen. Schmerzhaft genieffen sie es, immer in Konflikt
zu geraten und von zuhause zu verschwinden, Drogen zu kon-
sumieren, »Mitmenschen das Firchten zu lehren«. Ein speziel-
ler »schmerzhafter« Genuss ist es, Eltern wie Lehrer als sprach-
los und hilflos zu erleben. Immer wieder scheint es, als wiirden
es die Protagonisten bei allem Arger und aller Enttiuschung ge-
nieflen, wiederum vor einer Leere zu stehen, in ein Loch zu fal-
len, ja einen » Miss-erfolg« zu haben und als » Nichts« zu gelten.
Bei all diesen Phianomenen spielt also das Erleben des Verlus-
tes, das Geniefien einer Einbufie, von Zerstérung oder von Man-
gel, das Stehen vor dem Abgrund eine zentrale Rolle. Der Todes-
trieb ist der Name, den FreudEIdiesem Loch gibt, »aus dem alles
Elend der Welt hervorgeht«* Beim Todestrieb denken wir an

26



den »Selbsthass«,E| den Hass des Seins, des Anderen in seiner@
Anderssein, »alles, was im Leben den Tod vorziehen kann«!
Aus dem Tod als unausweichlicher »Grenzsituaaon« (Jaspers)
macht der Mensch einen »Trieb, , sagt Lacan/Z Diese jungen
Menschen versuchen, einen Moment des Scheiterns, eine ver-
passte Begegnung mit dem Verlust des Dings, dem Nichts wie-
derzubeleben. Sie wiederholen ein Scheitern nach dem anderen
und stoflen auf das Reale als das Unmogliche. Dabei entwickeln
sie ein Phantasma, mit dem sie hartnéickig versuchen, das Reale
zu verkleinern, die Liicke zu néhen, den Verlust auszugleichen.

Wie erklart sich diese Art von Masochismus, vom Spafd an der
Selbstblockade oder Sabotage der Subjektivation? Es ist die fehl-
geschlagene Trennung vom ersten Anderen, vom Ding, von der
Mutter, die nochmals durchlebt werden muss. Die Trennung
konnte nicht geniigend symbolisiert und eingeschrieben wg-
den und muss somit immer geniefSerisch wiederholt werden!

Der Todestrieb arbeitet bekanntlich leise. Das Nichts-tun, der
Absentismus, das Umbherirren, das Ausschlieflen und das Aus-
geschlossenwerden ziehen die Jugendlichen immer wieder an.
Sie betrachten sich selbst als »Nichts-Nutze« und denken, dass
sie auch fiir ihre Kollegen und die Lehrer als »ein Nichts« gelten.
Gefangen in einem Szenario von Priasenz und Absenz, von Provo-
kation und Riickzug, gleiten sie in eine Spirale von permanenter
Selbstsabotage. Der Todestrieb lisst sie um ein Vakuum kreisen,
dass sie immer starker aufsaugt.

Das Phantasma im Hintergrund

Wie »Untote« reagier diese Jugendlichen auf das »Zuviel«
von Druck des Lebens, ohne sich durch einen Schnitt abgren-
zen zu konnen und ihrem Leben eine Richtung zu geben.

Bei vielen Jugendlichen, mit denen ich im Gesprach war und
noch bin, lasst sich das GeniefRen durch Verlust paradoxerwei-
se als ein Verlangen nach der Integration von Negativitit, von
Distanz und Trennung deuten — etwa, wenn ein Jugendlicher
schon als Zwolfjahriger von zuhause ausreif’t. Er erzéhlt, wie er
sich in einem Verhéltnis der Rivalitit mit dem {beraus stren-
gen Vater fihlte, wobei die Mutter eine ambivalente Position
einnahm und immer wieder Verstindnis fir seine diversen pas-
sages a 'acte zeigte. Somit inszenierte er sowohl zuhause wie

27



in der Schule ein reales »Fort-Da«-Spiel. Phantasmatisch lebte
er in der Uberzeugung, dass das Verstindnis und die Bindung
der Mutter zu ihm, auch gegen den Willen Vaters, intakt blei-
ben wiirden. Gleich, was er auch an strafbaren Handlungen voll-
zog, er blieb in seinem Glauben, der geliebte Sohn, der Phallus
der Mutter zu sein. In dieser Familie, wo kaum gesprochen wur-
de, entwickelte sich wohl bei diesem Heranwachsenden gerade
auch Angst vor seinen inzestudsen Wiinschen. Durch Hass und
Ausagieren gab er ihr Ausdruck.

Ein anderer Schiiler berichtet, wie wohl er sich in seiner Fa-
milie fuhlt. Die Einheit in der Sippe und die starken Bindungen
untereinander waren von grofer Bedeutung fir ihn. Diese Fami-
lie einmal zu verlassen, galt fir ihn als unméglich. In der Schu-
le klappte es im Gegensatz zu seinen Geschwistern nicht. Fir
die Mutter war er eben der Sohn, der es nicht so weit schaff-
te. Auch nicht so schlimm! Das Organisatorische seines Lebens,
z.B. in Bezug zur Schule, iiberlief} er seinem Vater. Seine Mutter
aber sorgte fiir sein kérperliches Wohl, was allerdings u. a. zu ge-
fahrlichem Ubergewicht fiihrte. Dass seine Eltern sich so um ihn
kiimmerten, wobei er nichts richtig hinkriegte, fithrte bei ihm zu
Schuldgefithlen. Dies dauerte so lange an, bis er wegen gesund-
heitlicher Probleme einen Arzt aufsuchen musste. Die Angst vor
dem Tod brachte ihn real und symbolisch zur Umkehr. Schmerz-
haft fir die Mutter, kochte er jetzt selbst seine Mahlzeiten. Er
ibernahm die Verantwortung fiir seinen Kérper und verlor stark
an Gewicht. Gleichaltrige Frauen begannen sich fiir ihn zu inter-
essieren und er sich fiir sie. Die Trennung war vollzogen. Auch
fir sein Studium tbernahm er jetzt Verantwortung.

Die Verbatim der beiden Jugendlichen sind Zeugen von Phan-
tasmen. Es sind Varianten des 6dipalen Fundamentalphantas-
mas. Lacan vergleicht das Phantasma »mit dem eingefrorenen
Bild auf einer Kinoleinwand. Gerade so wie der Film an einer be-
stimmten Stelle angehalten werden kann, um den Anblick einer
folgenden traumatischen Szene zu vermeiden, so ist der Schau-
platz deriantasie eine Abwehr, welche die Kastration verschlei-
ern soll.«

Auch bei anderen Jugendlichen zeigt sich, wie schwierig es
ist, Trennungsprozesse zu vollziehen bzw. die symbolische Kas-
tration zu akzeptieren. Die Schulentfremdung ist sozusagen die

28



Konsequenz von Alienationen, getragen von entfremdenden in-
zestudsen Phantasmen, aus denen ein Jugendlicher nicht her-
ausfindet. Aber auch traumatische Briiche, Trennungen, Schei-
dungsprozesse, welche die Jugendlichen zuhause wie in der
Schule erlebten und die sie nicht symbolisieren konnten, sind
phantasmatisch fixiert.

Der Bezug zum Wissen

Fir Lacan gilt der Bezug zum Wissen als wertvolle Mediation das
Subjekt zu situieren 2 » Darfich neugierig sein«, »binich ein bo-
ses Madchen, wenn ich nachfrage, wie die kleinen Fischchen in
die Hohle kommen«, waren schon frith die Frage einer spiteren
Schulabbrecherin. Begehren zu wissen und das Verbot zu wis-
sen artikulierten sich bei ihr auf einem Mdobiusband, wobei die
Positionierungen sich zeitweise im Hintergrund oder im Vorder-
grund befanden. So sprach sie davon, dass sie gerne lernte und
nachdachte, um ihre Depressionen zu vergessen, und dass in an-
deren Momenten ihr Griibeln das Denken und Studieren behin-
derte.

Fixiert in einem Phantasma, muss ein bestimmtes Wissen
iber sich selbst verborgen bleiben. Lacan spch diesbeziiglich
von der »Leidenschaft des Nicht-Wissens«3 Der Jugendliche
will sich nicht bewusst werden, was ihn dazu bringt, seinen Bil-
dungsweg zu sabotieren. Solches nicht bewusste Wissen wird
abgelehnt werden, weil es ihn zum Beispiel auffordern kénnte,
sein narzisstisches Selbstbild, etwa seinen Drang nach absolu-
ter Perfektion, zu hinterfragen.

In das Wissen kann zuweilen viel investiert werden , um den
strukturellen Mangel, das Nicht-Wissen-Wollen, die Wahrheit
zu verdringen. Diese Investition kann andererseits auch wieder
abgezogen werden, weil man keinen Sinn mehr darin sieht. Zu-
weilen auch, wenn man nicht (mehr) mit Negativitit, Mangel
oder Frustration umzugehen weifs. So entscheidet sich ein Ju-
gendlicher nach dem Tod seines hochgeschitzten Helden, seines
geliebten Vaters, nicht mehr zu denken. Das Leben hat keinen Sinn
mehr: Gott ist ungerecht. Diese Entscheidung zeigte sich dann
relativ schnell als Symptom in seinen Mathearbeiten. Er wieder-
holte zwar immer wieder dieselben Ubungen, aber zum Denken
und Reflektieren sollte es nicht kommen.

29



Wissen kann eben grauenhaft sein, weil es uns auf die Spur
von unbewusstem Wissen bringt, von beunruhigender Fremd-
heitunserer sst. Lacan spricht sogar vom Horror, der uns zum
Wissen fiihrt!4 Ja, das unbewusste Wissen kann erschiittern,
Angste produzieren.

So kann ein Schiler aus diversen Griinden gerade Literatur als
ihm nicht angemessenes Studium zurlickweisen: »Literatur ist
subjektive Scheifle. Das ist was fiir Madchen«, behauptet er. Fur
ihn zdhlen nur mathematische Facher: »o oder 1«, also die bi-
nire Logik: Das ist das Wissen, das zdhlt. Dazu passte seine da-
malige Lebenseinstellung. Sich selbst und seine Lehrer misst er
nur nach dem Kriterium »Alles oder Nichts«. Auch sein Interesse
fr eine Materie musste total sein. »Wenn ich alles erreicht habe,
falleichin die Interesselosigkeit«, ins Nichts, sagte er. Das Phan-
tasma des Alles oder Nichts leitete ihn so lange Zeit, bis er Span-
nungen, Interpretationen annehmen und subjektivieren konnte.

Die Schulphobie

So mancher Schulabbrecher spricht von Angsten oder Phobien.
Freud hat die Angst als Konsequenz der Verdrangung und spa-
ter die Verdrangung als Konsequenz der Angst definiert. Er hat
aber auch eine urspringliche Angst ausgemacht, welche ftr ihn
als Modell aller spateren Entwicklungen gilt. Sie basiert auf der
absoluten Einsamkeit, welche das Kind bei der Geburt oder der
Trennung von der Mutter erlebte.

Die enorme Reizsteigerung durch die Unterbrechung der
Bluterneuerung (der inneren Atmung) war damals die
Ursache des Angsterlebnisses, die erste Angst also eine
toxische. Der Name Angst—angustiae, Enge —betontden
Charakter der Beengung im Atmen, die damals als Fol-
ge der realen Situation vorhanden war und heute im Af-
fekt fast regelmaflig wiederhergestellt wird. Wir werden
es auch als beziehungsreich erkennen, daf} jener erste
Angustand aus der Trennung von der Mutter hervor-

gingh

Unfihig, mit der Angst vor der Kluft, der Leere und Trennung
umzugehen, transformieren wir die Angst in Phobien. Wir su-
chen nach Objekten wie Hunden, Spinnen, Pferden, Tunnels,

30



welche die Angst in ein vermeintliches Wissen tibersetzen. Da-
bei bleibt das nicht gewusste Wissen um die Angst verdringt.

Auch der 6ffentliche Transport, der Blick eines Lehrers oder ein
bestimmtes Fach kénnen Angste fordern. Als Symptome kénnen
sie fur die schmerzhafte Distanz oder die verschlingende Na-
he des Anderen, etwa der Mutter, stehen. Gleichzeitig kénnen
sie fiir das Fehlen eines Dritten stehen, der Symbolisierung von
Traumatischem. In diesem Fall ist es nicht das Faktum der Ab-
wesenheit der Mutter, die Kluft, dMangel, welche Angst ma-
chen. Es ist der Mangel an Mangel.

Der Exzess des Geniefiens, inklusive des Inzestes oder der In-
trusion durch den Anderen, etwa die Mutter, kann nicht anders
begrenzt werden als durch die Phobie vor einem bestimmten Ob-
jekt. Dies kann beispielsweise die Schulklasse, der Lehrer oder
ein Schulflur sein. Die Phobie funktioniert so als stellvertreten-
de Mahnung, dass die absolute Einheit und Sicherheit oder die
vollstandige Satisfaktion unmoglich sind.

Vor allem das Sprechen vor anderen, einem Vorgesetzten, ei-
nem Dozenten, einer Klasse kann als duflerst schwierig erlebt
werden. Es kann Panik und sogar Mutismus bei dem Betreffen-
den auslosen. Wie kann man dies verstehen?

Die Worte, die das Subjekt hort, die Worte, die es ausspricht
oderinsich selbst wahrnit, konnen vonihm als Intrusion, als
verletzend erlebt werden!Z Schnell wird Gefahr gewittert, dass
da jemand die Grenzen uberschreitet, was wiederum zu trau-
matischen Verletzungen fiihren kénnte. Dem Gegeniiber wird
unterstellt, dass er an dem eigenen Selbstbild ritteln will. Dies
erlebt das Subjekt dann als lebensbedrohlich. Eine solche Dy-
namik mindet allzu oft in einen Teufelskreis von Riickzug und
Gegenangriff. Dies fithrt zu zahlreichen Konflikten, die das Stu-
dium trotz Intelligenz erschweren oder sogar blockieren. Dies
geschieht, da das Gegeniiber nicht als Subjekt wahrgenommen
und akzeptiert werden kann. Es wirigentlich auf das Ob-
jekt des eigenen Phantasmas reduziert® Das imaginire Ich be-
stimmt, was richtig und falsch ist. Das Sprechen als eine Gabe im
Dialog wird negiert. So bleibtv es beim leidenden Geniessen der
unbewussten Selbstsabotage.

31



Ex nihilo auf die Spur des Begehrens
Indem einzelne Schiler aufhorten, sich als Objekt vom Ande-

ren phantasmatisch zu fixieren, fanden sie ihr Begehren wieder.
Sie konnten sich fir ihr singulires Begehren entscheide:ﬁeund
sich fiur das Begehren als Metonymie des Mangels 6ffnen. Da-
bei wussten sie auf einen Teil des Genusses zu verzichten, der
sie entfremdete. Dies ermoglichte es, wieder auf den Geschmack
fir das Studium zu kommen und neue Beziehungen zu kniip-
fen. »Jede menschliche Ausbildung hat die Funktion, den Ge-
nuss ch ihr Wesen und nicht durch Zufall zu hemmenc, sagt
Lacan.

Montaigne bemerkte treffend: »Es ist unsicher, wo der Tod
auf uns wartet, lasst ihn uns iberall erwarten. Die Besinnung
auf den Tod ist Besinnung auf die Freiheit.«2 Die Erfahrung der
Sackgasse, zuweilen auch der realen Todesgefahr, also der defi-
nitive Verlust, hat den Jugendlichen manchmal geholfen, Neu-
es zu schaffen: ex nihilo. Hie und da ist es auch die Scham, der
Ekel vor sich selbst, die den Ansporn geben. Die Sublimation des
Triebhaften wird somit fiir manche angekurbelt. Eigeschieht
wie in der berithmten Filmszene des Dinner for one2d Dem »zu
Tode betrunkenen Kellner« gelingt es plétzlich, nicht mehr un-
aufhorlich tiber den Teppich zu fallen, sondern mit beiden Fiflen
daraufzu springen. Und als er anschlieflend mit der » Geliebten«
die Treppe hinaufsteigt, fragt er sie: »The same procedure as last
year, Miss Sophie?« Das Begehren nimmt seinen Platz ein!

Zu Veranderungen kam es auch deswegen, da Lehrer oder El-
tern sich anders positionierten. Bei einem der oben erwihnten
Jugendlichen war es nicht nur der nahezu tddliche Autounfall an
sich, der ihn zur Umkehr bewegte, sondern auch die Tatsache,
dass sein Umfeld nicht mehr so ambivalent in den Erwartungen
ihm gegeniiber war. Sie besuchten ihn nicht im Krankenhaus
und liefSen ihn wissen, dass er allein verantwortlich fiir sein Le-
ben ist. Diese Enunziation gab den Anstof, die ihn bereit mach-
te, eine andere Position innerhalb der 6dipalen Beziehung mit
den Eltern einzunehmen, d.h., sie bewirkte, dass er sich nicht
mehr mit dem Phallus identifizieren musste, der er in der Fan-
tasie fur seine Mutter war. Er war bereit, die Verantwortung fir
sein Agieren und seine passages a l'acte zu ibernehmen und die
Schuld nicht einfach auf die Eltern zu schieben. Somit kam es

32



zur Subjektivierung des Triebes, »die gerade in diesem Riickzug
besteht, in diesem Sichabsetzen von jenem Ding, das ich selbst
bin; sie ist der Augenblick der Realisierung, dass das Monster da
draufien ich selbst bin.«2

Somit konnte er das Symbolische, Imaginidre und Reale neu
verkniipfen. Seine Punker-Attitiide legte er ab und gab sich ei-
ne asketische Haltung. Seine frithere schreckhafte Aggressivi-
tat konnte er durch andere Diskurse, also auch symbolisch-
imaginér in den Griff bekommen.

Bei einem anderen Studenten sehen wir, wie das Wort »oder«
durch ein »und« ersetzt wurde. Anstatt in seinem »Alles oder
Nichts«-Denken zu verharren, kam es aufgrund duflerst frus-
trierender Erfahrungen zur Entwicklung einer anderen Positi-
on. Es scheint, als ob er die Spannung zwischen dem Begehren
und dem Diskurs des Anderen (z.B. der Schule) und seinem ei-
genen Begehren besser aushalten konnte. So sagte er im Inter-
view: »Da ... Es muss doch mit X Jahren ... moglich sein, irgend-
wann zu funktionieren, wenigstens wihrend eines kleinen Mo-
ments, im Sinne der Gesellschaft, um das Abitur zu bekommen
und etwas zu machen, was man will, etwas das auch interessant
ist.« Hier wird das frithere »Entweder-Oder« durch ein »Und«
ersetzt. Man kann vermuten, dass hier Gespaltenheit und damit
das bis dahin verworfene Relative akzeptiert wird. Das Streben
nach Totalitdt wird durch das Artikulieren von Differentem er-
setzt. Damit kam es auch bei diesem Protagonisten zu einer Ver-
schiebung von »pas de choix« (»keine Wahl«) zu einem »Pas
de choix«, einem Schritt der Entscheidung. Fiir die Subjektwer-
dung dieses Schulabbrechers war dies notwendend. Es kam zum
Loslassen (»décrochage«) von alten bin4dren Mustern.

Bei verschiedenen Jugendlichen kam es zur Subjektivation ih-
res Begehrens, da es jeweils Dritte gab, die ihnen halfen, sich aus
inzestudsen Erwartungen und Beziehungen zu 16sen. Ein Schii-
ler musste sich tiber Jahre hinweg aus der Gemiitlichkeit und Si-
cherheit der miitterlichen Fursorge geistig wie korperlich befrei-
en. Es bedurfte der symbolischen Unterstiitzung durch den Va-
ter, um den Schnitt gegeniiber der Mutter zu vollziehen und die
Verantwortung fir das eigene Begehren und Leben zu tiberneh-
men. Kann man hier von einem Akt sprechen? Psychoanalytisch
sprechen wir nur vom Akt, im Gegensatz zur Aktivitdt, wenn der

33



phantasmatische Hintergrund selbst gestort wirdP4d Der Ak ist
als Reales >in Ereignis ex nihilo, ohne phantasmatische Unter-
stﬁtzung«. Das Subjekt setzt sich als seine eigene Ursache. Das
geschah beim eben erwihnten Schiiler, welcher sich selbst ge-
gen alle mdglichen Bemutterungen aus der Abhéngigkeit und
dem gemdttlichen Leben befreien konnte.

Selbst bei solchen Entscheidungen ist allerdings niemand ge-
gen Ruckfille gefeit. Die Arbeit am Neustart ist auch ein Ver-
such, die psychischen Dimensionen des Realen, Imaginéiren und
Symbolischen durch neue Signifikanten und Perspektiven an-
ders zu verkntpfen. So versuchten einige Schiler an ihrem Kor-
per, d.h. sowohl am Imaginiren wie am Realen im Sinne von
Triebhaftem, zum Beispiel an ihrem Gewicht oder an ihrer Kor-
perhaltung, zu arbeiten. Sie entwickelten einen eigenen weltan-
schaulichen Diskurs, Ideale, oder » die Namen des Vaters«, wie
Lacan andeutet, um das Reale, das unmdglich zu symbolisieren-
de Loch, das Geniessen zu umsdumen. Sie gaben sich selbst ei-
nen konstitutiven Rahmen.

Dabei half ihnen der Besuch einer u.a. auch auf Schulabbre-
cher spezialisierten Schule. Letztere forderte auf vielfache Weise
das Gesprich zwischen den Schilern und den Lehrern und ent-
wickelte dementsprechende Dispositive, wie zum Beispiel ein
konsistentes Tutorat und/oder Orte und Momente der Konzen-
tration zwischen den Lehrern.

Das wahre Gesprich hat die Bedingung, auf das Streben nach
einem »Mehr-Genieflen«, nach absoluter Befriedigung zu ver-
zichten, also den Mangel zu akzeptieren. Dazu brauchen die Ju-
gendlichen jemanden, der ein gewisses Vertrauen bietet und sie
dabei begleitet, das Gesetz des Unmdoglichen zu akzeptieren. So
konnen sie den Weg des Begehrens wieder aufnehmen, zu an-
deren Objekten gleiten und sich metonymisch anderen Bedeu-
tungen zuzuwenden. Wenn es Zuhoren gibt, kommt das unbe-
wusste Wissen in Bewegung, und die Arbeit an »Missverstind-
nissen« und Missachtung wird méglich.

Lernen als Entdeckung von Welt, als Greifen nach dem Sein,
das sich immer entzieht, lisst vibrieren, leben. Freude kommt
auf. Es wird ein Jenseits moglich, wenn die Jugendlichen wie
auch ihre Eltern und Lehrer sich der Missverstandnisse und der
Polysemie der Sprache bewusst werden. Thre Gespaltenheit ak-

34



zeptierend, erkennen die Jugendlichen, dass ein Spiel méoglich
ist, dass sie Spielraum haben. Dank ihrer Offnung gegeniiber
dem Anderen entwickelt sich ein neuer Bezug zur Wahrheit.

Fiir eine Ethik der Begegnung

Die Kritik an Lehrern ist bei Schulabbrechern nicht unbedingt
starker als bei anderen Schiilern. Starke Vorwiirfe gibt es an der
Orientierung oder dem institutionellen Mangel an Kohirenz in
der Organisation der Schule. Was den Lehrern vor allem von den
Schiilern vorgeworfen wird, ist einerseits Mangel an Motivation.
Es stellt sich also die Frage, inwiefern Lehrer begehren, das Wis-
sen und das Gesetz der Unmoglichkeit zu Gbertragen. »Das ein-
zige, dessen man schuldig sein kann, 'ﬁt, nachgegeben zu haben
bei seinem Begehren, schrieb Lacan?ZDas gilt auch fir Lehrer.

Aber auch die Respektlosigkeit gegeniiber Schiilern wird man-
chem Lehrer vorgeworfen. So berichtet ein Schuler:

Ich habe einige Lehrer, die ein l4stiges Verlangen haben,
meine Herkunft zu verunglimpfen, also geben sie mir Na-
men, die ich iberhaupt nicht mag, und das macht mich
wiitend. [...] Ich habe ihm schon oft gesagt, dass er mich
nicht so nennen muss, es ist sinnlos. Okay. Hier in der
Schule hat es keinen Sinn, iber diese Art von ... Dingen
zureden, eigentlich ist es besser, die Klappe zu halten, es
ist sehr, sehr drgerlich, denn im Grunde bin ich nicht im
Modus eines kleinen Kindes, ich bin schon ein erwachse-
ner Mensch, also wenn es auferhalb dieser Schule wire,
... hitte ich ihm voll ins Gesicht geschlagen. Und hier ist
es sehr, sehr beunruhigend, mit solchen ignoranten Leu-
ten zu tun zu haben, die haben einen akademischen Ab-
schluss.

Aus welchen bewussten oder unbewussten Griinden auch im-
mer, versuchen auch heute noch verschiedene Lehrer eine Po-
sition des Meisters einzunehmen. Sie schreiben sich in den von
Lacan identifizierten Diskurs des Herrn, des Herrschers ein. Der
Schiiler ist der Unterworfene, der den Anordnungen zu gehor-
chen hat. Dass ein solcher Diskurs den Schiiler schliesslich zu
oppositionellem Verhalten fithrt, hat schon Hegel erortert.

Was dem Lehrer in unserer postmodernen Gesellschaft bleibt,
ist, aus seiner singularen Wahrheit heraus zu handeln, nicht von

35



seinem singuldren Begehren loszulassen und die Schiiler auf der
Suche nach ihrem eigenen Begehren zu begleiten. Deshalb spre-
chen wir von einer Ethik der Begegnung.

Zur Begegnung zwischen uns Menschen kommt es,
wenn wir versuchen, auf den anderen in seiner Anders-
heit, d.h. in seinem Subjektsein einzugehen. Ich verstehe
den Anderen, wenn ich erkenne, dass das, was mich be-
unruhigt (das Geheimnis des Anderen), auch den Ande-
ren bereits beunruhigt. Die Dimension des Universellen
entsteht also, wenn sich die beiden Miangel, die Ratsel —
meins und das des anderen — iiberschneiden 28

In diesem Sinne ist die Schule in erster Linie ein Ort, der Be-
gegnung ermoglicht. Begegnung als Spielraum bedeutet nicht,
dass Lehrer oder Erzieher die richtige Antwort oder die wirksa-
men Maflnahmen finden, die sich aus einer Situation ergeben. Es
geht vielmehr darum, dass das, was das Kind oder der Jugendli-
che sagt, vom Erwachsenen gehort wird. Und zwar so, dass der
Schiiler es wagt, mehr als bisher zu sagen und sich besser sagen
zu konnen. Heranwachsende fiihlen sich befliigelt, wenn sie mit
jemandem sprechen konnen, der sich nicht aufgrund seiner Rol-
le oder Funktion sofort zum Handeln verpflichtet fithlt, sondern
die Position des Zuhérer@en einnimmt und bereit ist, sich auf
das Gehorte einzulassen!

Somit konnen wir auch von einer Ethik der Subjektivation
sprechen, da es Lehrern wohl darum geht, Schiiler zu unterstut-
zen, um sich als Sprachwesen und als Subjekt des Begehrens zu
positionieren.

Gespriche setzen den Verzicht auf das Streben nach »mehr
Genuss«, nach absoluter Befriedigung oder nach absolutem
Wissen voraus, d.h. das Akzeptieren des Mangels. Dazu brau-
chen die Jugendlichen jemanden, der ihnen Vertrauen schenkt
und sie dabei begleitet, das Gesetz des Unmoglichen zu akzep-
tieren. So konnen sie den Weg des Begehrens wieder aufneh-
men, sich an andere Objekte binden und metonymisch zu ande-
ren Signifikanten tibergehen. Wenn der Lehrer in Gelassenheit
zuhort, nicht nur befiehlt und belehrt, riskiert der Schiiler be-
wusstes und unbewusstes Wissen zu artikulieren. Die Arbeijt an
»Missverstindnissen« und Missachtungen wird moglich B2 Das
Sprechen wird freier und gibt dem Begehren neuen Raum.

36



Letzten Endes ist es eine Ethies Realen, d.h. des Unmogli-
chen, welche Lehrer leiten sollte 3 Damit ist gemeint, dass nicht
alles moglich ist, dass wir lernen miissen, mit der Leere, mit
Unerklarlichem und mit der Andersheit zu leben. Das bedeutet
nicht, dass wir alles resignativ akzeptieren, sondern dass wir fiir
das Mogliche des Unmdéglichen offen sind.

Schlussfolgerung

Was etwas in Bewegung bringt, ist nicht immer klar. Was uns
bertihrt, das Begehren anziindet, der »Zu-fall«, ist nicht voraus-
sehbar. In diesem Sinn schreibt Freud am Ende von Jenseits des
Lustprinzips: »Was man nicht erfliegen kann, muss man erhin-
ken. Die Heilige Schrift sagt, es ist keine Stinde zu hinken.<h
Wenn Freud dieses Zitat auf den Fortschritt der Wissenschaft
anwendet, dann wenden wir es auf junge Menschen an, die wie-
derholt versagen. Es ist keine Siinde zu versagen, und Beckett
drickte dies so aus: »Try again. Fail again. Fail better.«33 Mit
dem Todestrieb, dem Kleben an dem einen Ding, umgehen zu
konnen, bedeutet, die tyrannischen Figuren eines allwissenden
und allméchtigen Ichs zu dekonstruieren sowie das Unmogliche
und die Andersartigkeit des Anderen anzunehmen. Das ist es,
was uns fur unser eigenes Begehren 6ffnet.

Das Verhailtnis zum Verlust hat sich bei manchen Jugendli-
chen, denen wir begegnet sind, verandert. Das Unmogliche wur-
de mehr oder weniger akzeptiert. Thre Angst vor dem unge-
wussten Wissen hat sich ebenfalls teilweise gelegt. Aspekte der
Selbstsabotage wurden ihnen zum Hinweis, an sich zu arbeiten.
Todes- und Lebenstrieb konnten sich so neu artikulieren. Durch
die Begegnung mit Lehrern, denen es wichtig war, das Gesetz
der Unmoglichkeit zu vermitteln und das Begehren nach Wissen
weiterzugeben, konnten die meisten jungen Menschen sich von
Entfremdung und Unterwerfung befreien und sich als Subjekte
des Begehrens humanisieren.

ElDominique Fingermann, Désir et [2} Vgl. Jacques Lacan, Les écrits techni-
répétition: pas-de-deux, in Champ  quesdeFreud. Séminairel (1953-1954),
Lacanien, 1 (2015), 31—38: 31. Paris 1975, Seuil, 298.

37



ElVgl. Jacques Lacan, L'envers de la Vgl. Jacques Lacan, L'angoisse. Sémi-

psychanalyse. Séminaire XVII (1969—
1970), Paris 1991, Seuil, 51.

naire X (1962-1963), Paris 2004, Seuil,
53

E Christian Demoulin, Violence et dis- Vgl. Denis Vasse, La grande menace.

cours, in Psychoanalytische Perspectie-
ven, 24 (2006), 83-92: 85 http://ww
w.cairn.info/se-passer-du-pere--9
782749211428-page-101.htm] [letz-
ter Aufruf am 14.3.2025].

El]acques Lacan, L'éthique de la psy-
chanalyse. Séminaire VII (1959-1960),
Paris 1986, Seuil, 108.

El Ebd., 124.
H Ebd., 125.

Vgl. Fingermann, Désir et répétition,
33

El Vgl. Todd McGowan, Enjoying What
We Don’t Have. The Political Project of
Psychoanalysis, Lincoln 2013, Univer-
sity of Nebraska Press, 13ff.

Vgl. Eric L. Santner, Zur Psychotheolo-
gie des Alltagslebens. Betrachtungen zu
Freud und Rosenzweig, iibers. v. Luisa
Banki, Zirich 2010, Diaphanes, 5o.

La psychanalyse et l'enfant, Paris 2004,
Seuil, 435.

Vgl. ebd.

Vgl. Silvia Lippi, La décision du désir,

Toulouse 2013, Eres.

]acques Lacan, Autres écrits, Paris

2001, Seuil, 364.

Michel de Montaigne, Les Essais

[1595], hg. v. Jean Céard, Paris 2001,
Librairie générale francaise, 132.

Dinner for One, 18 min, Regie: Heinz

Dunkhase, Norddeutscher Rundfunk
1963.

Slavoj Zizek, Die Tiicke des Sub-

jekts, tbers. v. Eva Gilmer, Hans
Hildebrandt, Andreas Hofbauer, An-
ne von der Heiden, Frankfurt/M.
2001, Suhrkamp, 427.

Vgl. ebd., 522.

El Dylan Evans, Worterbuch der Laca- Ebd., 523.

nianischen Psychoanalyse, Wien 2002,
Turia + Kant, 229, vgl. Jacques Lacan,
Larelation d’objet. Séminaire IV (1956~
1957), Paris 1994, Seuil, 119—120.

Vgl. Jacques Lacan, Ecrits, Paris 1966,
Seuil, 793.

Lacan, Les écrits techniques, 298.

Vgl. Jacques Lacan, Les non-dupes er-
rent. Séminaire XXI (1973-1974), iné-
dit, legon du 9 avril 1974.

Sigmund Freud, Vorlesungen zur Ein-
fiihrung in die Psychoanalyse [1917], in
ders., Gesammelte Werke [GW], Lon-
don 1940-52, Imago, XI: 411—412.

38

Vgl. Jacques Lacan, Le malentendu, in

Ornicar?, 22—23 (1981), 11-14.

Ia Lacan, L'éthique, 368.
Slavoj Zizek, Friedrich Wilhelm

Joseph Schelling, The Abyss of Free-
dom / Ages of the World, Ann Arbor
1997, University of Michigan Press,

5o.

Vgl. Jean-Pierre Lebrun, Les risques

d’'une éducation sans peine, Bruxelles
2017, Yapaka, 48.

Iﬂ Vgl. Lacan, Le malentendu, 11—14.


http://www.cairn.info/se-passer-du-pere--9782749211428-page-101.html
http://www.cairn.info/se-passer-du-pere--9782749211428-page-101.html
http://www.cairn.info/se-passer-du-pere--9782749211428-page-101.html

@ Vgl. Alenka Zupandi¢, Ethics of the Re- Sigmund Freud, Jenseits des Lustprin-
al: Kant and Lacan, London 2001, Ver- zips [1919—20], GW XIII: 69.
so.
a Samuel Beckett, Worstward Ho, Lon-
don 1983, Calder, 7.

39






Von der Codevermittlung zur

Ubersetzung
Lacan lehren — nicht ohne Laplanche

Ulrike Kadi

Allein wir lieben es in der Psychoanalyse,
im Kontakt mit der populdren Denkweise
zu bleiben und ziehen es vor, deren Begrif-
fe wissenschaftlich brauchbar zu machen,
anstatt sie zu verwerfen

Die meisten Formen psychoanalytischen Lehrens haben ein ge-
meinsames Problem: Sie sind unmdoglich. Sie sind unter ande-
rem unmaoglich, weil sie in klinischer Hinsicht etwas Singuléres
vorwegnehmen missten, was sich, gerade auch weil es singu-
lar ist, nicht vorwegnehmen lésst. Sie sind unmoglich, weil sie
mit dem psychoanalytisch im Zentrum stehenden Unbewuss-
ten von etwas handeln, was kein Etwas ist. Sie sind unter ande-
rem auch unmdéglich, weil sie sich mit der in einer psychoana-
lytischen Lehre unvermeidlichen Vermittlung theoretischer In-
halte auf einem Terrain bewegen, das psychoanalytisch dem Ab-
wehrmechanismus der Intellektualisierung nahesteht und inso-
fern den Zugang zum Gesuchten eher verstellt.

Jacques Lacan ist mit den Unmoglichkeiten, Psychoanalyse
zu lehren, auf seine eigene, institutionell heute bisweilen infra-
ge gestellte Weise umgegangen. Im Rahmen seiner Seminare
ist miindlich und mit seinen Ecrits schriftlich ein textuelles Ge-
webe entstanden, in welches diese Unmoglichkeiten in solcher
Weise hineingewebt sind, dass sie produktiv werden kénnen,
indem sie schwer verstindlich bleiben und damit einen Mo-
tor fiir Wunschproduktionen bilden. Sein Text vermag nicht zu-
letzt aufgrund seiner eigentiimlichen sprachlichen Form Inter-
esse und Neugier bei (angehenden) Analytiker*innen und For-
scher*innen aus anderen theoretischen Feldern zu wecken.

41



Das Unmogliche in Lacans Textproduktionen hat aber auch
seine Schwierigkeiten, die hier den Ausgangspunkt der Uberle-
gungen bilden werden: Seine Texte verstellen bekannte Wege
psychoanalytischen Forschen und Erkennens, weil sie eine Fil-
le von sonst in der Psychoanalyse kaum gebriuchlichen Wor-
ten, Wortschopfungen und inzwischen zu Begriffen geronnenen
eigenstiandigen Konzepten umfassen. Eine manchmal auch auf
Abwege fiihrende, fiir viele Leser*innen allzu verspielte Komple-
xitat seines Denkens stellt sich nicht nur einer einfachen Ein-
fihrung entgeger]3 sondern ldsst, wie Lacans eigene Geschichte
mit der IPA zeigt¥ Angste und damit verbundene Gegenaktio-
nen entstehen. Unter Bertcksichtigung von Grenzen seiner Be-
nutzung werden im Folgenden verschiedene Linien moglicher
Annidherung an Lacans Vokabular in der Lehre nachgezeichnet.
Anhand eines konkreten Beispiels wird abschlieféend argumen-
tiert, dass der von Lacans Analysant und Schiiler Jean Laplanche
starkgemachte Begriff des Rétsels, das es zu iibersetzen gilt, aus
mancher Schwierigkeit des Lacan-Lehrens herausfihrt.

Bilder

Unter Absehung von rein klinischen Einfithrungen, die nicht
Thema dieser Arbeit sind 4 steht fiir die meisten am Anfang ei-
ner Beschéftigung mit Lacan das Erlernen einer aus vielen hun-
dert Worten bestehenden neuen Sprache® In den ersten Stun-
den einer auf Lacan’sche Texte bezogenen oder diese inkludie-
renden Veranstaltung bilden sich in der Regel rasch verschie-
dene Gruppen von Zuhoérer*innen: die Kenner*innen, die ihre
Kenntnis der notwendigen » Grundsprache« bald und gerne be-
kanntgeben, neben aufmerksam Interessierten, die ihre fehlen-
de Vokabelkenntnis bedauern und auf Aufkldrung hoffen, die
Zweifler*innen, die sich durch das dichte textuelle Gewebe tiber-
fordert sehen, und (manchmal, nichtimmer, in Zeiten verpflich-
tender Lehrveranstaltungen aber hiufiger) auch die Lernunwil-
ligen, die es rigoros ablehnen, Ausdriicke einer ihnen bis da-
hin unbekannten Sprache zu lernen. Die Vielfalt der Motivla-
gen macht solche Veranstaltungen didaktisch herausfordernd:
An diejenigen, die meinen, gar nichts mehr zu brauchen (und
den Unterricht am liebsten selbst ibernehmen wiirden), lassen

42



sich schwer dieselben Worte richten wie an Lernbegierige oder
Lernfrustrierte.

Als Ausweg entsteht vielerorts ein dhnliches Muster: die Ban-
nung, die zu einer Bahnung fiihren soll. Die Bannung der Auf-
merksamkeit lasst sich auf unterschiedlichem Weg erreichen.
Bilder, Filme oder besonders aufregende Beispiele sind vielfach
erprobte und auch geeignete Mittel, Wissende wie Unwissende
zu Uberraschen®™ Auch manches Buch zur Einfiihrung, dessen
bildliche Darstellungen sich illustrativ Power-Point-gestiitzt
nutzen lassen, setzt darauf. Comprendre Lacaﬁ unterstreicht be-
reits auf dem Cover, dass und was es alles zu verstehen gilt: Aus
einer Graphik, die aus mal dichter, mal loser aufgelisteten Zeilen
von weifsen Nullen und Einsen auf schwarzem Grund besteht,
tritt den Leser*innen eine Art Lacan-Halbportrait entgegen. Zu-
satzlich schmiickt sich die Darstellung mit einigen formelhaften
Zeichen. Dunkel, kompliziert und irgendwie mathematisch — so
lasst sich der duflere Eindruck beschreiben. Doch schon beim
ersten Bild im Inneren des Biandchens erfiillt sich diese Erwar-
tung Uberraschenderweise nicht: Ein Lacan entfernt &dhnlich
sehender junger Mann steht mit geschlossenen Augen in nach-
denklicher Pose auf einem Gang, der aufgrund eines seitlichen
Schildes mit der Aufschrift Pavillon A leicht als Auflenbereich
einer psychiatrischen Einrichtung zu erkennen ist™ Der zuge-
horige, mehr als drei Seiten lange Text skizziert grob Lacans
Tours de force durch verschiedene psychoanalytische Institutio-
nen. Keine Angst — so kompliziert ist es nicht, scheint dieser
Abschnitt zu sagen.

Bilder im Inneren der graphischen Einfithrung lenken den
Blick auf thematische Beziige: Lacans lange Zeit ungeprift wei-
tergegebener Slogan seiner Riickkehr zu Freud taucht als ein ta-
felléschender Lacan (Abb. 1) auf, der mit dem Schwamm an der
Tafel Freuds Gesicht freilegt?In einer anderen graphischen Ein-
fihrung wird aus Lacans emphatischer Bezugnahme auf Freud
das Bild einer erfundenen Begegnung: Freud und Lacan auf ei-
ner Couch (Abb. 2) im Gespriach iiber Autoerotismus und Nar-
zissmus mit Virginia bzw. eine Zigarre in der Hand!® Beide Bil-
der wiirde ich nicht zuletzt wegen der vermittelten, bei nidherer
Uberpriifung falschen Behauptung iiber Lacans besonderes Ni-
heverhailtnis zu Freud nicht einsetzen. Wenn ich misste, wiirde

43



Abbildung 1: Castanet, Rouviere,  Abbildung 2: Leader, Groves, In-
Comprendre Lacan, S. 52 troducing Lacan, S. 23

ich das linke wéhlen. Denn es ldsst mit seinen ins Unmogliche
reichenden Anteilen einen Raum zum weiter Assoziieren offen,
den es fir das, worauf es in meinem Unterricht ankommt, jeden-

falls braucht.

Le sujet Le Nom-du-Pire

Abbildung 3: Castanet, Rouviere, Abbildung 4: 1bid., S. 45
Comprendre Lacan, S. 41

Surrealistisch anmutende Zeichnungen finden ihren Weg hin-
gegen leichter in eine meiner Power-Point-Prisentationen: ein
Labyrinth an einer Decke, aus welcher, schemenhaft verschwin-

44



dend, drei Figuren nach unten hingen, wihrend ihre Kopfe in
dieser Decke verborgen bleiben (Abb. 3), oder eine martialisch in
einem skizzierten gotischen Hallenbau positionierte, gesichts-
lose Gestalt, deren Oberflache wie ein Glasfenster in einem Kir-
chenraum gemustert ist (Abb. 4). Bei solchen Bildern im Unter-
richt ist die Uberraschung eine andere als bei Erfindungen tiber
Lacans Riickkehr zu Freud: Das Erstaunen ist durchzogen von ei-
ner, manchmal mit Belustigung camouflierten Ratlosigkeit.

Diese sich ausbreitende Ratlosigkeit erweist sich oft als ein ge-
eigneter Moment, um neue Bezeichnungen einzuftihren. Die von
der Decke hingenden Korper bekommen einen neuen Namen.
Sie werden als Signifikanten identifiziert, deren Vorgeschich
von einem Mord am Subjekt durch die Sprache bestimmt sl
Der gliaserne Soldat verkorpert den symbolischen Vater, den t
ten Vater, den in der Psychose verworfenen Namen des Vaters2
Es wire im Unterricht zwar auch mdglich, auf Lacans eigene
Verbildlichungen zuriickzugreifen, denn Lacan denktja an man-
chen Stellen selbst in Bildern und Skizzen! Doch seine Zeich-
nungen und Formeln sind, abgesehen vom hohen Grad ihrer
Abstraktion, heute fiir ein breites akademisches Publikum zum
Allgemeingut geworden und dadurch weniger zur Aufrecht-
erhaltung von Aufmerksamkeit und Neugier geeignet.

Bilder kénnen den Fantasieraum, in welchem Lacan’sche Be-
griffsbildungen und ihre Rezeption stattfinden, 6ffnen und auch
zu einem ersten Verstindnis hilfreich sein. Zwei rauchend und
formulierend, auf einem altertimlichen Sofa nebeneinandersit-
zende Figuren als Freud und Lacan sind dazu aber nicht in der
Lage. Sie verkorpern vor allem eine Reihe von mit der Psychoana-
lyse seit langem verbundenen Stereotypen (alte Manner, Riick-
kehr, Couch, Rauchen) und verschliefRen den Raum fiir ein wei-
terfihrendes Verstindnis.

Jargon

In seinen Arbeiten zum Imaginiren zeigt Lacan, dass nicht nur
einzelne, sondern Bilder im Allgemeinen (anders als gesproche-
ne Worte) ihre Betrachter*innen faszinieren konnen. Das haben
wohl auch Leader und Groves im Blick, wo sie von einer Bedeu-
tung des visuellen Feldes und »the specular reion which un-
derlies the children’s captivation in the image«*4 schreiben. Ihr

45



Ausdruck »captivation« (engl. fur Faszination)E| nimmt wo
denim franzgsischen Text verwendeten Terminus »captation«
auf. Durch ihre Formulierung tritt aber eine Ungenauigkeit auf:
Im Spiegelstadiumtext wird der Ausdruck »captation« mit Be-
zug auf den Raum und auf di@Situation, nicht aber im Hinblick
auf das Bild selbst verwendetZ Nun ist » captation« kein eigener
Eintrag im Lacan-Vokabelheft. Und die Bedeutungsunterschie-
de zwischen »Faszination von« und »Vereinnahmung durch«
Raum, Situation oder Bild mdgen unwichtig erscheinen, zumal
sie auch Lacan kaum beschiftigt haben. Eine Schwierigkeit fur
jede Lacan-Lehre wird aber an diesem Beispiel erkennbar: Es
gilt ein Netz von Begriffen mit voneinander abhingenden Be-
deutungen zu vermitteln. Ein loser Gebrauch von Ausdriicken
lasst bei Lacan bestehende Zusammenhinge unerkennbar wer-
den. Umgekehrt gefidhrden zu Stereotypen geronnene Aspekte
die notige Flexibilitat seines begrifflichen Netzes.

Ratlosigkeit angesichts von surreal anmutenden Illustratio-
nen zu ungewohnten, wenig bekannten oder neu erfundenen
Worten ist fur Hérer*innen nichtleicht zu ertragen. Sie befordert
den Wunsch, zu wissen, worum es geht. Allerdings sind heutige
Horsile in der Regel nicht von Prozessen der Wunschentstehung
bestimmt. In ihnen tUberwiegt, unterstitzt von Evaluierungs-
werkzeugen und anderen Mafnahmen zur iiberprufbaren Qua-
litatssicherung, ein oft harter Ton, der eine sofortige Befriedi-
gung eines Bedurfnisses bzw. Anspruchs zu wissen in Gestalt ei-
ner dazu hinreichenden Antwort fordert. Die oben beschriebene
Bannung der Aufmerksambkeit, die neben einem Ausgleich un-
terschiedlicher Niveaus der Vertrautheit mit Lacan’schen Texten
vor allem der Provokation einer Ratlosigkeit dient, droht unter
diesen Bedingungen rasch an die Grenzen ihres Zwecks zu ge-
raten. Viele Lernende fordern eine moglichst eindeutige Zuord-
nung eines Ausdrucks zu einem oder mehreren anderen Wor-
ten — wie in einem zweispaltigen Vokabelheft, das ein Abfragen
des jeweiligen Ausdrucks auch durch Nicht-Eingeweihte mog-
lich macht. Was heifst bei Lacan »imaginar«? Was kann ich mir
genau unter dem Lacans’chen »Moterialismus« vorstellen? Wo-
fiir steht das Wort » Code« bei Lacan?

Sprechen ist eine Praxis, die kaum etwas mit der Aneinander-
reihung von Einzelausdricken zu tun hat. Das nehmen einzel-

46



ne Sammlungen Lac scher Redeweisen auf, die keinerlei Uber-
setzungen enthalten ¥ sie lassen die Ratlosen ratlos zuriick und
konnen sich dabei auf Lacan berufen: Der Sinn eines einzelnen
Sa%les lasst eine Verallgemeinerung nicht zu, da er einzigartig
ist®¥ Mein Versuch, den Wiinschen von Hoérer*innen entgegen
zu kommen, ohne sie in der Erfilllung eines Anspruchs zu ersti-
cken, liegt in einer Orientierung am Gebrauch, die sich in mei-
nem Unterricht in der Darstellung von Lacans diachronem Ver-
standnis seiner eigenen Wort- und Begriffsschopfungen wider-
spiegelt. Auf Kosten des unmittelbaren Lustgewinns von Ho-
rer*innen an einer neugewonnenen Fiahigkeit, bisher unbekann-
te Ausdriicke zu verwenden, unterstreiche ich fir ein diachrones
Vorgehen gerne, dass Lacan selbst auf die historische Gebun-
denheit eines jeden achgebrauchs hinweist — mit dem Bild
von den zwei StromenZ2und mit rn Gedanken des Gleitens von
Signifikaten unter Signiﬁkanten.

Die Hoffnung, so den fixierenden Fangen des Imaginiren und
damit einem Hang zur Stereotypen- und vor allem Jargonbil-
dung zu entkommen, erfillt sich freilich nicht. Auch wenn einer
atomistischen Sprachauffassung mit einer Auflistung von Phra-
sen oder ganzen Sitzen oder mittels Paraphrasen eines diachro-
nen Gebrauchs von Konzepten eine Absage erteilt ist, setzt sich
der Wunsch nach einem vor allem stabilen und fixen lacania-
nischen Boden in anderer Weise durch: Die Faszination durch
ein Wort und seine Bedeutung wird ersetzt von einer Faszina-
tion durch ganze Satze. Diese Satze konnen aus Lacans eigenem
Fundus stammen oder aus dem Mund von Interpret*innen. In-
dem sie gelernt, wiederholt und angewendet werden, dienen sie
dem Aufbau eines Kommunikationssystems, das sich vor allem
auf einen gemeinsamen Code stiitzt.

Der Code bildet das Fleisch des Jargons. Bei Lacan selbst finden
sich vor allem in den finfziger Jahren einige Bemerkungen zum
Code: Die Sprache (le langage) fallt nicht mit dem Code zusam-
men2 Der Code gilt Lacan stellenweise als eine Schwundstufe
der Sprache: Oft werde die Sprache durch die Verwendung von
Beispielen auf Codes reduziert. Mit Codes lassen sich Mehrdeu-
tigkeiten vermeiden. Zeichen, die zum Code gehoéren, sind mit-
einander nicht zu verwechseln. Die Sprache reicht iiber den Code

47



hinaus, da sie mehr ist als ein »Slgnahsirungssystem« wie es
im Tierreich etwa bei Bienen vorkommt 23

In einer Seminarsitzung, in der er den Aufbau des Graphen des
Begehrens erliutert, verortet Lacan d Code 1957 im Anderen
A als einem frithen »Sprachbegleiter« 24 Fur Dylan Evans zeigt
sich darin eine Inkonsequenz in Lacans Verwendung des Aus-
drucks, denn r Code gerate mit dieser Beschreibung zu einem
Signifikanten 23 Dieser Lesart widersetzt sich Lacan im Kontext
dieses Gedankens, indem er sich bemtht, Code und Signifikant
klar voneinander abzugrenzen. Er insistiert, dass er hier den An-
deren A nicht als die Sprachgemeinschaft, nicht als ein »Kollek-
tivbewusstsein« fasst, sondern als einen einzelnen, der un-
ter Umstanden »zu sich selbst seine Sprache sprechen kann«!
Sprache, so ldsst sich daraus fur Leser*innen schlussfolgern,
kann aus Code oder aus Signifikanten bestehen. Der Code mar-
kiert im Graph des Begehrens eine Stelle, an welcher »das We-
nigste an Sinché')pfungen« und »der berithmte leere Diskurs«
hervortreten 28 Ein sich auf einen Cod ufbauender Jargon lauft
Gefahr, in dieses »leere] | Sprechen«tg zu minden. Im Jargon
wird versucht am Code festzuhalten, auch iber die erste Pha-
se einer Aneignung von Bedeutungen hinaus. Signifikanten als
schopferische Trager des Sinns hingegen funktionieren in Bot-
schaften, in dem, was fir Lacan zu dieser Zeit ein »volles Spre-
chen« in psychoanalytisch relevanter Weise charakterisiert.

Diese Andeutungen, die einige grobe Unterscheidungen zwi-
schen verschiedenen Aspekten der Sprache und des Sprechens
enthalten, sollen nicht den Eindruck erwecken, Lacans Ansa-
gen liefRen sich bruchlos zu einem Ganzen zusammenfiigen. Ei-
ne klare Grenzlinie zwischen Code und Botschaftist sprachprag-
matisch kaum zu ziehen. Den von Lacan beschriebenen einsa-
men Anderen als Ort des Codes gibt es nur als ausgedachten, als
Teil einer realititsfernen Theorie, in welcher eine Sprache ima-
giniert wird, die eine*r allein spricht und die daher nicht nur ih-
rer Moglichkeit, eine Botschaft zu vermitteln, sondern auch ihrer
kommunikativen Notwendigkeit beraubt ist. Kurzum: Es fehlt
an dieser wie an anderen Stellen nicht an Anknipfungspunkten
fur eine Kritik und fir eine Vielzahl daran ansetzenﬁr produk-
tiver Diskussionen von Lacans Signifikantentheorie!

48



Hier wire im Ubrigen zu fragen, ob eine grobe Unterscheidung
zwischen Sprache und Code fir ein erstes Verstdndnis Lacan’scher
Thesen nicht ausreichend ist. Worin besteht das Problem, wenn
die theoretischen Inhalte eines Lacan’schen Psychoanalysever-
stindnisses, auch wenn sie heterogen, teilweise widerspriich-
lich und damit gar nicht leicht als Code zu vermitteln sind, in
Gestalt eines Codes erlernt werden? Um mit Konzepten zu arbei-
ten, mussen sie ja klar sein und sich zu einer méglichst missver-
stindnisarmen Form der Kommunikation eignen. Sprache und
das Sprechen mit ihrer von Lacan auch beschworenen Vieldeu-
tigkeit sind vor allem tberfordernd. Botschaften, die schopfe-
risch neuen Sinn in alte Schlauche (eines gewohnten Wortge-
brauchs) fillen, sind doch im Unterricht nicht unbedingt hilf-
reich. Und wenn etwas als Code gelernt wird, muss daraus nicht
unbedingt ein Jargon werden.

Ratsel

Nicht nur Lernende, sondern auch ich selbst fithle mich biswei-
len sicherer in einer Wolke bekannter Ausdriicke, deren mog-
lichst feste Verknipfung mit einzelnen Signifikaten oder mit
ganzen Satzen mir ermdglicht, unbekannte Phdnomene der Rat-
losigkeit zu entreiflen. Damit drohen wir uns freilich in eine
Sackgasse zu mandvrieren, in der wir uns zwar (zumindest kurz-
fristig) vor einer epistemischen Verzweiflung sicher fithlen kon-
nen, in der den Mdoglichkeiten eines weiterfiithrenden Diskur-
ses sowohl Lacan-immanent wie mit Kolleg*innen anderer psy-
choanalytischer Richtungen jedoch enge Grenzen gesetzt sind.
Denn der Jargon ldsst aus einem begrifflichen Netz ein starres
Gitter werden, weil er sich einer unvermeidlichen Verunsiche-
rung durch die Praxis des Sprechens erfolgreich entzieht. Der
Jargon scheut die Mithen permanenten Ubersetzens. Psycho-
analytisches Forschen aber kommt ohne Ubersetzung nicht aus
— Ubersetzung von einer Disziplin in die andere, Ubersetzung
von einem psychoanalytischen Code in den anderen und vor al-
lem Ubersetzung von Erlebtem, von Kérperlichem in Sprache.
Als ein Beispiel fur eine Sackgasse des Jargons lasst sich der
Umgang in einigen, von Lacan inspirierten Diskursen mit ver-
anderten soziokulturellen Vorgaben anfithren. Ex- und implizi-
te Voraussetzungen gestalten die Argumente rund um aktuel-

49



le Formen, das Geschlecht betreffend, nachhaltig mit: In einem
in mancher Lacan-Rezeption vorherrschenden, vor allem von
Immanuel Kant geprigten metaphysischen Rahmen kann ein
kultureller Wandel, wie ihn das populire Verstindnis von Ge-
schlechtern in den letzten hundertfiinfzig Jahren erfahren hat,
kaum eigenes Gewicht in einer Argumentation erlangen. Dort
braucht es auch nicht zu erstaunen, dass Lacan zu einem wenig
maskierten Antipoden Foucaults gerit, weil er kein Historizist
sei!

Lacans Fahigkeit, philosophische Motive in psychoanalyti-
schen Kontexten aufzuspiiren und umgekehrt Philosopheme in
sein Verstidndnis von Psychoanalyse produktiv zu importieren,
hat offensichtlich etwas Verfiihrerisches. Sie hat zur anhaltend
breiten Rezeption von Psychoanalyse in den Kulturwissenschaf-
ten viel beigetragen. Doch wo Lacans Text hauptsachlich da-
zu benutzt wird, etwas auf den Begriff zu bringen und es da-
mit auf die Seite philosophischer Systemarbeit zu riicken 32 ge-
rat die psychoanalytische Perspektive, die auch fiir Lacan selbst
im Zentrum seiner Lehre gestanden ist, aus dem Blick. Sogar un-
ter eingeweihten Lacan-Expert*innen kann sich angesichts von
solchen Diskussionen ein Sog bilden, in welchem sie sich an enﬁ|
scheidenden Stellen einer Argumentation auf Jargon verlegen!

Jean Laplanche, Schiler und Mitstreiter Lacans, in Sachen
psychoanalytischer Gﬁchlechterforschung aktuell dessen wirk-
machtiger Opponent34 hat einen Begriff ins Zentrum seiner
Uberlegungen gertickt, der als Widersacher einer Jargonbildung
fungieren kann: das Ritse]. In dem, was Laplanche »anthropolo-
gische Grundsituation«33 nennt, ist jede*r frith mit »ratselhaf-
ten Botschaften«3® sexueller Natur aus dem Unbewussten der
pflegenden und versorgenden Erwachsenen konfrontiert gewe-
sen und wird damit (ein Leben lang) weiter beschaftigt sein. De-
ren Entritselung, die mit einer Ubersetzung einhergeht, kann al-
lerdings nur teilweise gelingen. Was ritselhaft bleibt, bi&et die
Matrix von verschiedenen Fraktionen des Unbewussten!

Es fillt die zentrale Funktion auf, die das Ritsel theorieim-
manent bei Laplanche zugewiesen bekom Auf einer explizit
antihermeneutischen Haltung aufgerichtet, entsteht mit dem
Ritsel aufgrund seiner Unauflosbarkeit ein Zustand permanen-
ten Gleitens moglicher Losungen. Nicht nur an dieser fir psy-

50



choanalytische Forschungen dufierst produktiven Stelle fallt die
Néhe zu Lacan’schen Konzepten auf. Lacan selbst hat vom Rétsel
gesprochen: Schematisch hat er es zwischen Aussage und Aus-
gesagtem angesiedeltB2 Im »ritselhaften Signifikanten des se-
xuellen Traumas« verortet er den Ausgangspunkt symptoma-
tischer Bildungen. Und explizit als Ideengeber fiir Laplanches
Engfiihrung des Rétsels mit dem Unbewussten erkennbar wird
Lacan dort, wo dieser sich fragt, ob der »grofite Teil [des Unbe-
wussteﬁ nicht unberthrt in der Einkapselung des Ratsels ver-
bleibt«#wenn Analyse vor allem eine Kontinuitit zwischen ak-
tuellen Bildungen der Ubertragung und vergangener Lebens-
geschichte der Analysant*innen sucht. Das Rétsel reicht tbri-
gens auch in das Thema des vorliegenden Textes hinein: 1957 hat
Lacan einen Vortrag Gber Die Psychoanalyse und ihre Lehre gehal-
ten, in welchem er unter anderem von einem Subjekt schret,
das »sein Geschlecht und seine Existenz im Ritsel entwirft« 42

Laplanche hat sich viel von Lacan lehren lassen. Warum dann
Zuflucht nehmen zu seinen Uberlegungen, wenn wir schon bei
Lacan selbst fir den Begriff des Ritsels fundig werden? Was
das Geschlecht betrifft, so entfaltet Lacan bekanntlich in den
1970er Jahren Matheﬁ, die er zwei Geschlechtern zuweist und
die es zwar moglich/43 aber nicht leicht machen, gegenwiérti-
ge Bewegungen der Vervielfaltigung von geschlechtlichen Posi-
tionen theoretisch zu fassen. (Geschlechter) Differenz oder (Ge-
schlechter)Differenzen, lautet eine aktuelle Gretchenfrage im
Diskurs um zeitgendssische Formen des Geschlechts. Statt Ana-
lysant*innen zuzuhoren, wie Freud es praktiziert hat, werden
dazu—bisweilen aus einem Jenseits der Klinik44—Vorschlage ge-
macht, weshalb eine queere Vielfalt an Geschlechtern nicht auf
die Seite moglicher Normalentwicklungen riicken durfe. Auch
wenn diese Abwehrhaltung mit Lacans eigenen Ansétzen nicht
so viel zu tun hat, sich ldngst andere, an Lacans Konzepten ori-
entierte Argumentationen Gehor zu verschaffen wissen 43ist der
Zugang uber Laplanches rétselhafte Botschaften inzwischen im
Geschlechterdiskurs selbstverstiandlicher geworden, nicht zu-
letzt, weil Laplanche die Verbindungen zwischen unbewusster
fantasmatischer Anatomie und den Erfahrungen von Geschlecht
Kklinisch fassbarer gemacht hat ¢

51



Vermutlich spielt ein Moment in dieser Rezeptionssituation
eine Rolle, das auch mich motiviert, Laplanche vermehrt in den
Unterricht Lacan’scher Anséitze einzubeziehen: Auf Ratlosigkeit
lasst sich mit einem Ritsel antworten, ohne dass die Ratlosig-
keit damit génzlich zum Verschwinden gebracht wird. Die Be-
tonung der Rétselhaftigkeit vieler Phanomene in der Klinik wie
in der Kultur samt manchem Zweifel angesichts von mancher
Untbersetzbarkeit kann als ein alternativer Weg gelten, sich mit
dem Unmoglichen jeder psychoanalytischen Lehre einzulassen.
Ritsel und ihre Verbindung zur Ubersetzung haben es an sich,
aus den Sackgassen des Jargons herauszufithren oder eine*n gar
nicht erstin diese hineingeraten zu lassen.

Sigmund Freud, Die Frage der Laien-
analyse. Unterredungen mit einem Un-
parteiischen (1926), in ders., Gesam-
melte Werke [GW], London 1940-52,
Imago, XIV: 209—286: 222.

analytisches Arbeiten — Fiir eine Theorie
der Praxis, Bern 2008, Huber.

ElLacan hat allein 789 Neologis-
men gepragt (vgl. Marcel Bénabou,
Laurent Cornaz, Dominique de Lie-
ge, Yan Pélissier, 789 Néologismes

Im gemeinsamen Unterricht des
de Jacques Lacan, Paris 2002, Epel).

Wiener Arbeitskreises fiir Psycho-

analyse und der Wiener psychoana-
lytischen Vereinigung wurde den
Lehrenden zum Beispiel im Jahr 2023
auf Betreiben letzterer untersagt,
den Kandidat*innen aus beiden Ver-
einen Lacan’sche Beitrige zur Psy-
choanalyse niherzubringen.

El Vgl. Nicolas Langlitz, Die Zeit der Psy-
choanalyse. Lacan und das Problem der
Sitzungsdauer, Frankfurt a./M. 2005,
Suhrkamp.

EI Um dem Vorurteil entgegenzutreten,
Lacan sei klinisch nicht oder schwer
zugénglich, seien hier beispielhaft
drei empfehlenswerte Publikationen
erwihnt: Thomas Svolos, The Aims of
Analysis:. Miami Seminar on the La-
te Lacan, New York 2020, Midden
Press; Bruce Fink, Fundamentals of
Psychoanalytic Technique: A Lacanian
Approach for Practitioners, New York
2011, Norton; Christian Klaui, Psycho-

52

Damit sind nicht seine bekannteren
Konzepte wie das Symbolische, das
Reale, das Imaginire, die Signifikan-
ten, das Geniefen, Begehren, Objekt
a etc. gemeint, sondern Ausdriicke,
mit denen er spielerisch und doch
ernst Uber viele Jahre versucht, bis-
her unbenannte Facetten des Psychi-
schen anzusprechen.

ElVgl. Dominik Finkelde, Das Objekt,

das zu viel wusste. Eine Einfithrung in
die Philosophie nach Lacan, Wien 2022,
Turia + Kant.

El Hervé Castanet (Text), Yves Rouviére

(Hlustrationen), Comprendre Lacan.
Essai graphique, Paris 2013, Max Milo.

Ebd., 8.
ol Ebd., 52.



Darian Leader (Text), Judy Groves
(Mlustrationen), Introducing Lacan. A
Graphic Guide, London 2010, Icon

Books, 23.

El Vgl. Castanet, Rouviére, Comprendre,
39-

Vgl. ebd., 44.

Jacques Lacan 1952—1980. Index réfé-

rentiel, Paris 2009, Economica.

Vgl. Jacques Lacan, Le moi dans la thé-

orie de Freud et dans la technique de
la psychanalyse. Le séminaire II (1954—
1955), Paris 1978, Seuil, 322.

Lacan, Psychoses, 296.

Die beiden genannten Zusammen- Lacan, L'instance de la lettre dans

hiange sind bildlich illustriert zu fin-

denin Jacques Lacan, Les psychoses. Le
séminaire III (1955-1956), Paris 1981,
Seuil, 296, und ders., D’une question
préliminaire a tout traitement possible

de la psychose, in ders., Ecrits, Paris
1966, Seuil, 531-583: 571.

Leader, Groves, Introducing, 22.

Ebd.: »Lacan calls the register in
which identification takes place >the
imaginary¢, emphasizing the im-
portance of the visual field and the
specular relation, which underlies
the child’s captivation in the image.«

Lacan, Le stade du miroir comme for-
mateur de la fonction du Je, in ders.,
Ecrits, 93—100: 96, und 99.

Ia In der friheren deutschen Uberset-
zung steht »Befangenheit« (Lacan,
Das Spiegelstadium als Bildner der Ich-
funktion, tGbers. v. Peter Stehlin, in
ders., Schriften I, hg. v. Norbert Haas,
Olten 1973, Walter, 61—70: 66 und
70), was einer intuitiven und auch
sinnstérenden Umformulierung des
zu Ubersetzenden Texts entspricht.

Uinconscient ou la raison depuis Freud,
in ders., Ecrits, 493-528: 502.

Vgl. auch fiir das Folgende Lacan, Le

moi, 322.

Lacan, Funktion und Feld des Sprechens

und der Sprache in der Psychoanaly-
se, in ders., Schriften, Turia + Kant, I:

278—381: 351.

Lacan, Die Bildungen des Unbewuss-

ten. Seminar V (1957-1958),Wien
2006, Turia + Kant, 18, 174, 462.

Dylan Evans, An Introductory Diction-

ary of Lacanian Psychoanalysis, Lon-
don 1996, Routledge, 68.

Lacan modifiziert sein Verstandnis

des Anderen A bekanntlich nach sei-
nem Seminar V. Vgl. Rolf Nemitz, Si-
gnifikant eines Mangels im Anderen,
S(1): das Fehlen eines Signifikanten, der
die Wahrheit garantiert, online https!
//lacan-entziffern.de/anderer/22236
[letzter Aufruf am 10.4.2024].

Lacan, Bildungen, 190.

Hans-Dieter Gondek, der Uberset- Ebd., 18.

zer einer Neuauflage, verbessert auf

»Vereinnahmung« (Lacan, Das Spie-
gelstadium als Gestalter der Funktion
des Ich, in ders., Schriften. Vollstindi-
ger Text, hg. v. Hans-Dieter Gondek, 2
Bde, Wien 2016, Turia + Kant, I: 109—

117: 113, 117).

Siehe als Beispiele Benabou et al.,
Néologismes, oder Henry Krutzen,

Lacan, Funktion und Feld des Sprechens

und der Sprache, 291ff.

@Vgl. etwa Patrick Juignet, Lacan, le

symbolique et le signifiant, in: Clini-
ques méditerranéennes, 68:2 (2003),
131-144.

53


https://lacan-entziffern.de/anderer/22236
https://lacan-entziffern.de/anderer/22236

@Vgl. Joan Copjec, Read My Desire:laEbd., 531.

Lacan Against the Historicists, Cam-
bridge, MA 1994, MIT PressF.

Auch wenn Lacans Anleihen in der
Philosophie heterogen sind, sind
sie selbstverstandlich diskutierbar.
Vgl. als weiterfiihrende, weil nicht
jargonproduzierende Beispiele: An-
dreas Cremonini, Die Durchquerung
des Cogito. Lacan contra Sartre, Min-
chen 2003, Fink, oder Lorenzo Di
Chiesa, Subjectivity and Otherness: A
Philosophical Reading of Lacan, Cam-
bridge, MA 2007, MIT Press; weni-
ger Uberzeugend: Finkelde, Objekt,
der der Versuchung, mithilfe eines
Gebrauchs einzelner Lacan’scher
Termini komplexe philosophische
Fragen beantworten zu kénnen, oft
nicht widersteht und dabei im Be-
reich dessen, was er selbst »epis-
temische Verschmierung« (ebd., 9)
nennt, eher zur Jargonbildung bei-
tragt.

IﬂDabei entstehen bisweilen skurrile
Kombinationen verschiedener Ar-

@Vgl. Jean Laplanche, Die ritselhaf-

ten Botschaften des Anderen und ih-
re Konsequenzen fiir den Begriff des
»Unbewussten« im Rahmen der allge-
meinen Verfiihrungstheorie, in Psyche.
Zeitschrift fiir Psychoanalyse, 58:9—10
(2004), 898-913.

Jean Laplanche, Die Psychoanalyse

als Anti-Hermeneutik, in Psyche. Zeit-
schrift fiir Psychoanalyse, 52:7 (1998),
605-618.

Iﬂ Vgl. Jacques Lacan, Das Sinthom. Se-

minar XXIII (1975-1976), Wien 2017,
Turia + Kant, 171.

Lacan, Das Dringen des Buchstabens
im Unbewussten oder die Vernunft seit
Freud, in ders., Schriften, Turia + Kant,
I: 582-626: 613.

Lacan, Die Lenkung der Kur und die

Prinzipien ihrer Macht, in ders. Schrif-
ten,II: 72—145: 104.

gumentationsebenen, wenn etwa |42| Lacan, Die Psychoanalyse und ihre Leh-

Susanne Liidemann gegen die Forde-
rung einer Ehe fir alle anfihrt, dass
sie den »Mangel an Sein, der das
Geschlechterverhiltnis kennzeich-
ne, nicht genug berticksichtige. Vgl.
Susanne Lidemann, Zur Normativi-
tit des Nicht-Normativen. Ein Kom-
mentar zur »Ehe fiir alle«, in dies.,
Edith Seifert (Hg.), Jenseits von Odi-
pus? Psychoanalytische Sondierungen

re, in ders., Schriften, I: 514—540: 530.

Ulrike Kadi, Transsexualitit nach
Jacques Lacan. Singularitdt als Mog-
lichkeit im Ausgang von einer Un-
mdglichkeit, in Metodo. International
Studies in Phenomenology and_Phi-
losophy, 7:1 (2019), 141169 [https:
//doi.org/10.19079 /metodo.7.1.141].

sexualpolitischer Umbriiche, Gieﬁen@Vgl. Alenka Zupan&i, What is Sex?,

2023, Psychosozial-Verlag, 233—243:
243.

@ Vgl. dazu Avgi Saketopoulou, Struc-

tured Like Culture: Laplanche on the
Translation of Parental Enigma, in Di-
vision Review, 17 (2017), 51-52.

@jean Laplanche, Inzest und infantile

Sexualitit, in Psyche. Zeitschrift fiir Psy-
choanalyse, 63:6 (2009), 525-539: 530.

54

Cambridge, MA 2017, MIT Press.

Ianl. als Beispiele Patricia Ghero-

vici, Please Select Your Gender:. From
the Invention of Hysteria to the De-
mocratizing of Transgenderism, Lon-
don 2010, Routledge; Oren Goslan,
Transsexuality and the Art of Transitio-
ning. A Lacanian Approach, London
2015, Routledge; oder Fabrice Bour-
lez, Queer psychanalyse. Clinique mi-


https://doi.org/10.19079/metodo.7.1.141
https://doi.org/10.19079/metodo.7.1.141

neure et déconstructions du genre, Paris
2018, Hermann.

@Vgl. Ulrike Kadi, Das Sexuale. Uber-
setzungsfragen, erscheint in Bea-
te Blank-Knaut, Ada Borkenhagen,

Bernd Heimerl, Eckehard Pioch, Iris
Lauenburg, Susen Werner (Hg.), Jen-
seits der Binaritit? Der Genderdiskurs
als Herausforderung fiir die Psychoana-
lyse, Gieen, Psychosozial-Verlag.

55






Es gibt keinen Wisstrieb

Emanzipation und Institutionalisierung von
Jacques Ranciére bis Slavoj Zizek

Gabriel Tupinambé

Einleifundﬂ

In Lacans Seminar XX, Encore, finden wir folgende Bemerkung

Um sofort eine Karte abzuwerfen, auf die ich Sie ein we-
nig hitte warten lassen konnen — es gibt kein Begehren
zu wissen, diesen berithmten Wissenstrieb, auf den Freud
irgendwo hinweist® Da widerspricht sich Freud. Alles
weist darauf hin — da eben ist der Sinn des Unbewussten
—nicht allein, dass der Mensch schon alles weif, was er
zu wissen hat, sondern dass dieses Wissen vollkommen
begrenztist auf jenes insuffiziente Geniefien, das konsti-
tuiert ist dadurch, dass er spricht.

Das ist einer der wenigen und deshalb zentralen Momente in
Lacans Lehre, in denen er so weit geht zu sagen, Freud wider-
spreche sich. Und warum ist diese Idee eines Wisstriebs — eines
Triebs zu wissen — widersprichlich? Weil fir Lacan Wissen et-
was ist, das wir nicht direkt genieflen, es ist eher ein Mittel zum
GeniefSen. Im Gegensatz zum Freud’schen Vorschlag eines »epis-
temologischen Triebs<dfithrten Lacans spatere Ausarbeitungen
des Verhaltnisses zwischen Signifikant und jouissance ihn dazu,
geltend zu machen, dass SJj\/issen und Genieﬂﬁq in einem eher
antinomischen Verhiltnis®zu einander stehen®Sogar wenn wir
uns vollkommen verpflichten, etwas zu lernen — oder es an an-
dere zu vermitteln —, entsteht aufgrund unbekannter Vorausset-
zungen die Annahme, dass wir diesen Prozess selbst geniefen.
Mit anderen Worten, die Ursache des Begehrens zu wissen ist
nicht Wissen selbst: Wissen mag uns faszinieren und wir mégen
diese Bewegung hin zum Lernen als durch dieses selbst ausge-
16ste Anziehung missverstehen, aber —und das ist vielleicht die

57



wichtige Lektion, die uns die Unterscheidung zwischen Objekt
des Begehrens und Objektursache des Begehrens lehrtZ — diese
Anziehung zum Objekt der Begierde ist nur eine »anamorpho-
tische Verzerrung« einer anstoffigen oder antinomischen Ge-
walt, die uns von etwas anderem wegtreibt, einem untragbaren
Punkt, der sich am Ort der Ursache, nicht am Ziel eines bestimm-
ten Begehrens befindet. Lacans an Freud gerichteter Vorwurf ba-
siert deshalb auf dem Erkennen, dass diese Objektursache selbst
keine Wissensbildung ist: Selbst wenn wir uns zum Lernen hin-
gezogen fihlen — was das Wissen schlieflich mit einer schil-
lernden Attraktivitit ausstattet, ist etwas ganz anderes, angesie-
delt in einer mysteridsen Dimension, die verwandt ist mit dem
»insuffizienten Genieflen, das konstituiert ist dadurch, dass es
spricht«.

Aber was sind die Konsequenzen dieser Aussage fur die Bil-
dung? Wenn Wissen nicht das Objekt der Wissbegierde ist —
wenn man es also weder als Ursache noch als Wirkung die-
ser in Betracht ziehen kann, was es als gemeinsame Grundlage
von Lehrperson und Schiiler_in qualifizieren wiirde —, wie kénn-
te man dann die Struktur des Bildungsprozesses denken? Wie
konnte man dieser fundamentalen Unstimmigkeit in der politi-
schen Dimension von Bildung gerecht werden?

Diese schwierige Passage aus Lacans Seminar ist ein sehr
fruchtbarer Beginn — besonders wenn bedacht wird, welche Be-
ziehung sie zur beriiten Lacan’schen Aussage »Es gibt kein
sexuelles Verhaltnis« unterhalt. Mit dieser wird klar, dass es
nur hergestellte (eher denn grundlegende) Beziehungen zwi-
schen den Geschlechtern gibt. Was scheinbar auflerhalb die-
ser berithmten Aussage Lacans steht, was den Mangel an ei-
ner gemeinsamen Grundlage flir das Verstindnis des Sexuellen
»vermitteln« kénnte, scheint genau das Wissen darum zu sein.
Es gibt kein sexuelles Verhaltnis, keine Moglichkeit, eine stabi-
le Verbindung von Mann und Frau in die Welt einzuschreiben,
aber da ist die Tatsache, dass ich weiff, dass es dieses Verhalt-
nis nicht gibt. Eine Tatsache, die allenfalls die unangenehme Art
unserer Eingliederung in das (des-)organisierte Feld dieses (Un-
)Verhiltnisses »erleichtert«. Ja, dieses Wissen macht diese Si-
tuation vielleicht sogar angenehmer, als direkt anzunehmen, es
géabe tatsichlich so etwas wie eine sexuelle Beziehung: Tatigte

58



man diese Annahme, wire man durch sie angefochten — nam-
lich in der Aufgabe »Eins zu sein« mit jemandem oder etwas an-
derem. Ist da jedoch kein sexuelles Verhiltnis, wissen wir schon
von seiner Inexistenz, noch vor dem unmdéglichen Kampf, der
aufgrund dieses Wissens mit einer Liebesbegegnung einhergin-
ge. So ist da also immerhin etwas, das die im Entstehen begrif-
fene Frustration im Nichtfinden vermittelt: Weil das Verhaltnis
ja ohnehin nie da war, scheint es leichter ertragbar, es nie zu er-
reichen. Die Aussage »Es gibt keinen Wisstrieb« Zieﬁebenso wie
Lacans frihere Losung »Es gibt keine Metasprache«genau dar-
auf, die implizite Funktion des Wissens zu entzaubern, die die-
se in der unmoglichen Vermittlung der sexuellen Sackgasse ein-
nehmen kann. Auflerdem zeigt seine Aussage: Dort, wo du denkst,
weifst du, dass es kein sexuelles Verhdltnis gibt — und das ist genau
der Ort, an dem du so richtig genarrt [duped] wirst. Es gibt nichts
auf der Ebene des Wissens, was den grundlegenden Mangel im
sexuellen Verhiltnis ersetzen kénnte: Diese Unmoglichkeit im
Herzen des Begehrens ist nicht artikulierbar (als zweitrangiger
Gedanke , weil sie immer schon artikuliert ist (als ein Gedanke,
der immanenibedingt ist durch unsere Position relativ zu die-
sem Mangel) 2

Jenseits der ergianzenden Rolle und in Anbetracht der funda-
mentalen Sackgasse, die das Sexuelle in der Psychoanalyse dar-
stellt, kann die These, dass da kein Wisstrieb sei, auch fur sich
selbst geprift werden. Thre Obskuritat kann allenfalls etwas er-
hellt werden, wenn wir uns einer alternativen Formulierung zu-
wenden, die Lacan ein paar Jahre zuvor prasentiert hat. Im Se-
minar XVII meint Lacan: »Wenn es etwas gibt, wozu uns die
Psychoanalyse unnachgiebig nétigen sollte, ist es aufrechtzuer-
halten, dass die Wissbegierde in keinem Verhéltnis zum Wissen
steht [...]. <2 Wir werden hier einmal mehr an den Kern des Pro-
blems verwiesen: Es ist weniger die fehlende Motivation zu wis-
sen, als dass der Grund der Wissbegierde in keinem Verhiltnis
zum schlieflich Gelernten steht. Dass das kein Wisstrieb sei, hat
nicht zur Folge, dass wir nie zu wissen begehrten, vielmehr, dass
die Befriedigung im Horizont dieses Begehrens nicht selbst die
Form eines Wissens annimmt.

Diese vorbereitenden Bemerkungen sind zentral, weil sie uns
vor ein offensichtliches Problem stellen, ein Problem, das so of-

59



fensichtlich ist, dass es meist nicht als solches behandelt wird:
die Tatsache, dass es Lehrpersonen und Schiler_innen gibt. Und
der Umstand, dass der Diskurs der Lehrperson nicht der Diskurs
des Schiilers/der Schiilerin ist. Wieso gibt es eigentlich etwas,
das >>1ehren«, und etwas, das »lernen« genannt wird? Wieso
bezeichnen wir diese nicht gleich®#4 Wieso benutzt man nicht
das gleiche Verb oder die gleiche Operation, um beide als Teil
der gleichen reflexiven Bewegung zu beschreiben, wie wir es et-
wa im Fall von »sich unterhalten« machen? Wenn Lehren auf
der einen Seite macht, was Lernen von der anderen Seite her tut,
hitten wir dann nicht einen reflexiven Begriff auf Grundlage die-
ser Komplementaritit finden kdnnen? Es scheint, als handle sich
hier um eine bestimmte Spaltung oder Verdopplung und unsere
Aufgabe sei es, deren korrekten Platz und Verwendung im Bil-
dungsbereich zu priifen. Wir wetten, dass wir in dieser Spaltung
einen konstitutiven Mangel erkennen konnen, der dem sexuel-
len Mangel in der Psychoanalyse sehr dhnelt — die Liicke zwi-
schen Ursache und Wirkung, die Freuds Aufnahme der Erzie-
hung (und Bildung) in seine von der Psycho aﬁjlyse angefithrten
Liste der »unméglichen Berufe« rechtfertigt!

Um diese Wette zu untersuchen, werden wir zunichst eine
kurze Analyse zeitgendssischer Orientierungen der Bildungs-
philosophie priasentieren, insbesondere die von Kant und Freud
vertretenen eineits, andererseits die von Paulo Freire und
Jacques Ranciére!® Dann, nach der Analyse des kritischen, die
strukturelle Spaltung zwischen Lehrperson und Schiiler_in an-
erkennenden Ansatzes, wenden wir uns Zizeks Werk zu, um zu
versuchen, die grundlegenden Prinzipien eines neuen, dieser In-
kommensurabilitdit Rechnung tragenden Ansatzes zu definieren:
ein Ansatz, der diese Liicke it der politischen Bedeutsamkeit
der Schule als Ort verbindet

Der realistische und der kritische Ansatz in der
Bildung

Wir wollen so vorgehen, dass wir die verschiedenen, der Spal-
tung zwischen Lehrperson und Schiler_in Rechnung tragenden
Herangehensweisen in zwei breite Kategorien einteilen: in den
realistischen und den kritischen Ansatz. In der Folge bezeich-
nen wir als realistischen Bildungsansatz eine Perspektive, die die

60



Spannung zwischen Lehren und Lernen als Signal oder Mdglich-
keit versteht, eine bessere Beziehung zwischen den beiden Posi-
tionen herzustellen — und darin den Ansatzpunkt fir Bildungs-
steuerung und -verwaltung findet. Wie kénnen wir den Schii-
ler_innen den Lehrplan so vermitteln, dass der Unterricht die-
se zum Lernen anregt und dass der Lernprozess den Lehrperso-
nen zudem anzeigt, wie sie im Weiteren ihre Methoden auf die-
sen »abstimmen« kénnen? Diese Fragen fithren zu einem kreis-
oder spiralférmigen Prozess: Lernen hilft dem Unterricht, wel-
cher wiederum dem Lernen dient, etc. — ein Kreislauf, der zu
einem Optimum oder Ideal tendiert. Das Problem, diese Bezie-
hung zu verwalten, bleibt dabei immer bestehen, die Aufgabe
sicherzustellen, dass beide Seiten einander komplementieren —
und dasistvielleicht die grundlegende Idee dieses Ansatzes: Ler-
nen und Unterrichten sind komplementér, auch wenn sie sich
unterscheiden, der eine Begriff kann nicht ohne den anderen
existieren. In aller Kirze:

L+ S
Der realistische Ansatz

L steht fur die Lehrperson, S fur die Schiler_innen, der Dop-
pelpfeil <+ verbindet die beiden in einer Beziehung der Kom-
plementaritit oder gegenseitigen Implikation: Lernen kann hier
als Prozess verstanden werden, der einen Mangel an Wissen
durch die Wissensvermittlung der Lehrperson behebt. Das be-
deutet, dass die Wissbegierde der Schuler_innen dem Wissen
entspricht, das die Lehrperson auf diese iibertragt, was sie wie-
derum aufgrund ihrer eigenen Lehrbegierde tut. Und diese ist so
wiederum dem Wissensmangel der Schiiler_innen geschuldet.
Offenkundig entspricht der realistische Ansatz keiner eindeu-
tigen Strategie, er entspricht einer durch unendliche Varianten
modulierten Vorannahme — dennoch sollte es fiir uns hier aus-
reichen, ihn als grundlegende Idee zu definieren. Sie lautet: Was
es zu unterrichten und was es zu lernen gibt, ist ein und diesel-
be Sache. Dartiber hinaus folgt aus dieser Vorannahme, dass Bil-
dung als Ubertragung von ssen von einer Partei auf die ande-
re definiert werden k('innte, weil der realistische Ansatz davon
ausgeht, dass, selbst wenn Unterrichten und Lernen zwei ver-

61



schiedene Handlungen sind, Wissen als gemeinsames Element
beider fungiert — ndmlich indem es ausgetauscht wird. Wissen
ist damit der Index der Komplementaritat von Lehrperson und
Schiler_in — die Wahrung ihrer Beziehung.

Auf der anderen Seite ist der gemeinsame Nenner dessen, was
wir den kritischen Ansatz nennen, dass kein grundlegendes Ver-
haltnis zwischen Unterrichten und Lernen besteht. Im Gegen-
satz zu unserer vorherigen » Formel« ist der zentrale Punkt hier,
die Kopplung der beiden Seiten darzustellen, ohne deren Kom-
plementaritit oder Konjunktion zu implizieren: Was unterrich-
tet und was gelernt wird, ist nicht dasselbe. Das bedeutet, dass
Lernprozesse ohne weiteres ohne eine Lehrperson stattfinden
konnen, und manchmal unterrichten wir tatsachlich, ohne dass
jemand da wire. Wir wollen den Operator { nutzen2 um den
Mangel im Verhaltnis zwischen der Lehr- L und der Lernfunkti-
on S darzustellen:

LOS
Der kritische Ansatz

Das sollte folgendermafien gelesen werden: Es gibt kein richti-
ges oder normales Verhiltnis, das garantieren konnte, dass ei-
ne Lehrperson dasselbe unterrichtet, wasihre Schiler_innen ler-
nen. Mit anderen Worten, das Prifen der Lehrfunktion L garan-
tiert in keiner Weise, dass wir irgendeine Einsicht in die Funkti-
on S erhalten wiirden —nicht einmal ein Verstandnis der Schwie-
rigkeiten, mit denen wir uns konfrontiert sehen, wiirden wir die
Schiler_innen-Funktion S zuerst priifen, um erst dann zu ver-
stehen, was diese fiir L impliziert. Nicht nur ist da keine vermit-
telnde, keine dritte Instanz, um dieses Verhéltnis zu begriinden,
es gibt auch keine Symmetrie zwischen den Wirkungen auf bei-
den Seiten dieses Unverhaltnisses.

Ein Lernen ohne Lehrperson ist ziemlich einfach zu visualisie-
ren —und die meisten dem kritischen Ansatz zuschlagbaren Phi-
losoph_innen bieten reichhaltige Erlauterungen dazu —22 der
umgekehrte Fall ist weniger augenscheinlich, und doch finden
wir ein schones Beispiel in Heinrich von Kleists merkwiirdige
Text Ueber die allmdhliche Verfertigung der Gedanken beim Reden 2
Dort beschreibt Kleist, wie er erstim Zwiegesprach erfahren hat,

62



was seine selbst noch nicht ganz erfassten, aber bereits antizi-
pierten Gedanken bedeuteten — mit anderen Worten, es ging nie
darum, den Gesprachspartner dazu zu bringen, zu lernen, was er
als Lehrer bereits gewusst hat, sondern darum, durch den Ver-
such, jemannderen unterrichten zu wollen, selbst Wissen zu
produzieren22

In derselben Weise, in der die Annahme der Komplementari-
tatzwischen Lehrperson und Schiiler_in als Ansatzpunkt fiir den
Steuerungsdiskurs dient, ladt die Auffassung eines Mangels im
Verhiltnis zwischen Unterrichten und Lernen andere Diskurse
ein, in Bildungsschauplitze zu intervenieren. Man betrachte z. B.
nur einmal, wie die Zeitspanne zwischen der Rede des Lehrers
und dem Verstehen des Schiilers fiir Augustinus die Offnung fiir
das innere Licht Chriii und damit die wahrhaftige Quelle al-
len Lernens markiert?d Oder wie Kant im Mangel des Verhalt-
nisses die Erscheinungsform des menschlichen Instinktmangels
wiedererkennt, was es wiederum notwendig mache, Erziechung
als Prozess zu verstehen, der »den Menschen den Gesetzen der
Menschheit [unterwirft]«, weil so das Verweilen beim Mangel
im Verhaltnis den Ansatzpunkt fiirs das moralische Gesetz bil-
dePd In jenem Fall vermittelt oder erginzt das religiose Gefiihl
den vom kritischen Ansatz diagnostizierten Mangel im Verhalt-
nis —in diesem Fall, mit Kant, beschwort der kritische Ansatz ei-
ne negative Ontologie, um die Liicke selbst denken zu kénnen,
den Mangel an instinktiven Bindungen also, die den Schauplatz
der Erziehung organisieren konnten.

In zeitgenossischen Ansitzen wird der Mangel im Verhéltnis
von Lehrperson und Schiiler_in ebenfalls als Eingriffsmoglich-
keit verstanden, meistens in Form einer Kritik ideologischer Ap-
parate oder Machtverhiltnisse, so zum Beispiel in den Werken
von Denkern wie Bourdieu, Althusser oder Foucault. Diese grei-
fen in Anerkennung der grundlegenden Lucke zwischen Lehr-
person und Schiiler_in ein, um hervorzuheben, dass jeder Ver-
such, diese Liicke zu Gberbriicken, einen gewissen Grad an Ent-
fremdung, Herrschaft und Macht bedingt.

Schliefilich iberdenke man, wie genau diese Liicke —in der Au-
gustinus den Eintrittspunkt der christlichen Offenbarung, Kant
das Zeichen des Vorzugs der Vernunft Gber jedwede Idee ei-
nes natirlichen Instinkts oder einer angeborenen Neigung des

63



Menschen und Althusser sowie andere franzosische Nachkriegs-
denker_innen den Ort eines immerwéhrenden Kampfs zwischen
entfremdender Macht und Individuum sahen — im Werk von
Paulo Freire und Jacques Ranciere als moglicher Ort menschlich
intellektueller und politischer Emanzipation wieder auftritt.

Macht, Regierung und Symptom

Wir wollen uns nun der zentralen Frage unserer Untersuchung
zuwenden, die uns beschreiben helfen konnte, was unsin die La-
ge versetzt, einen abweichenden Moment in der Geschichte kri-
tischer Eingriffe in den Bildungs- und Erziehungsdiskurs zu er-
fassen. In seinem Buch Die Linke, die keine Angst hat, sich beim Na-
men zu nenne gibt uns der brasilianische Philosoph Vladimir
Safatle eine treffende Einschiatzung des wahrscheinlich grund-
legenden Hindernisses eines jeden heutigen konsistenten linken
Projekts:e:

Die Linke hat eine klare und ausgefeilte Theorie der
Macht hervorgebracht [..]. Indessen, wie uns Giorgio
Agamben erinnert, hat sich die Linke selten die Aufga-
be gestellt, eine Theorie der Regierung auszuarbeiten. Es
war Michel Foucault, der als Erster behauptete, es ge-
be keine Theorie der Regierung aufler der liberalen. Ver-
schiedene Probleme entstehen mit dieser Behauptung.
Eine Theorie der Macht zu haben, impliziert nicht, eine
Theorie der Regierung zu haben. Deshalb enden wir im-
mer wieder als Opfer verschiedener Versionen von »De-
zisionismus, fasziniert von fast theologischen Konzep-
ten wie dem »politischen Willen«. Es verhilt sich ein
bisschen so wie im Fall eines linken Kandidaten bei der
brasilianischen Prasidentschaftswahl von 2010, der di-
verse radikale 6konomische Veridnderungen vorschlug,
etwa das Streichen der 6ffentlichen Schulden etc. Als er
gefragt wurde, wie er dies ohne Mehrheit im Kongress
umzusetzen gedenke und wie er 6konomische Disarti-
kulatiorée vermeiden wiirde, antwortete er »mit einem
starken politischen Willen«. Kaum jemand war mit die-
ser Antwort zufrieden und das nicht ohne Grund 28

Wir sind uns sehr wohl der verschiedenen Machtmechanismen
bewusst, die gesellschaftliche Regeln und Apparate setzen und

64



verschieben, aber wir mussen dartiberhinaus eine eigene Theo-
rie der Regierung entwickeln, eine Version davon, wie Institu-
tionen zu gestalten wiren, die von dem, was wir iiber Macht-
verhiltnisse gelernt haben, nicht untergraben, sondern erganzt
wirden. Genau diese Frage ist der Horizont zeitgendssischer
Versionen des kritischen Bildungsansatzes, von Bourdieu bis
zu Ranciére: Diese Denker_innen konzeptualisieren den Ort der
Emanzipation als Ergebnis der Spaltung von Lehrperson und
Schiiler_in, aber die praskriptive Dimension dieses Projekts und
dieser Methode2? existiert nur im Gegensatz zum Diskurs der
Regierung, im Gegensatz zur Fixierung von Plitzen und zur Zir-
kulation von Macht.

In diesem Sinn kdnnen die verschiedenen Verbindungen zwi-
schen einer Theorie der Macht und einer Theorie der Regierung
in klarster Weise als verschiedene Verbindungen von Emanzi-
pation und Institutionalisierun ubersetzt werden. Wir wer-
den uns auf den Vergleich zweier voneinander abweichenden
kritischen Positionen konzentrieren. Beide sind bekannt sind
fur ihr jeweiliges Vorziehen eines der beiden Begriffe und bei-
de tragen der wesentlichen Grundlosigkeit im Lehrpersonen-
Schiiler_innen-Verhiltnis Rechnung: einerseits die Positionen
von Kant und Freud, andererseits die Positionen von Freire und
Ranciére.

Fur Kant und Freud ist das Verhiltnis von Lehrperson und
Schiler_in sekundir im Hinblick auf etwas anderes, namlich
das Aussetzen oder die Umlenkung bestimmter Impulse. Das
erst erlaube diﬁufnahme von Schiiler_innen in den Schauplatz
der ErziehungB4Die Unterordnung der triebhaften Maftlosigkeit
unter die formelle Umgebung der Schule wird tber die Frage
emanzipatorischer Lehrmethoden gestellt — demnach wird die
Schule laut diesem kritischen Ansatz zum Ort, an dem der Wi-
derspruch zwischen Lehrperson und Schiiler_in stattfindet. Bil-
dung ist zuallererst die Eingliederung des Menschen in diesen
Widerspruch.

65



[LOS] < Schule (Ort des Widerspruchs)

— Eine Theorie der Macht wird einer Theorie der Regierung
untergeordnet (Kant und Freud)

Zu lesen als: Der Mangel im Verhiltnis () zwischen Lehrperson
und Schiiler_in (L, S) ist sekundar, bleibt der Schule untergeord-
net als dem Ort, der diesen Mangel rahmt.

Das ist zum Beispiel auch der Grund, weswegen Kant von
der negativen Geste der Disziplin ausgeht, um einen bestimm-
ten Raum zu 6ffnen, den zu bewohnen man erlernen l@nn, bevor
er den positiven Aspekt des Unterrichtens diskutiert3 Freud ist
weniger klar in diesem Punkt, aber auch fiir ihn hat eine negative
oder aufschiebende Geste den Vorrang, wie wir aus seinem Vor-
schlag erkennen, die Sublimierung habe den hauptsichlichen
Vorgang im Klassenzimmer darzustellen— damit ohne Riicksicht
auf das, was tatsichlich unterrichtet und gelernt wird, das Um-
lenken des direkten Triebziels es erlaéﬁ)e, die kindliche Wildheit
in etwas Produktives zu verwandeln!

Der andere kritische Ansatz nimmt einen ziemlich eigentim-
lichen Standpunkt ein. Insofern der Mangel im Verhaltnis zwi-
schen Lehrperson und Schiiler_in der Ort ist, an dem Eman-
zipation stattfinde, sei es grundlegender, diesen Mangel zu
bewirtschaften, als die Schule als Institution zu unterstiitzen.
Die Schule wird damit als Institution verstanden, die die pro-
duktive Dimension des Widerspruchs zum Verschwinden brin-
ge, etwa durch verschiedene Versuche, die Licke zu verwalten
oder zu tberbriicken. Diese Position wird im letzten Kapitel von
Ranciéres Der unwissende Lehrmeister eingehend untersucht, in
dem erwihnt wird, dass es unmdoglich ist, die emanzipatorische
Methode zu institutionalisieren:

Was man der Gesellschaft an Verntnftigkeit gibt, nimmt
man von den Individuen, die sie ausmachen. Und was
sie den Individuen verweigert, wird die Gesellschaft sehr
wohl fir sich nehmen konnen, aber sie wird es ihnen nie-
mals zurtickgeben. Es ist mit der Vernunft wie mit der
Gleichheit, die ihr Synonym ist. Man muss wihlen, ob
man sie den wirklichen Individuen zuspricht oder ihrer
fiktiven Vereinigung. [...] Es wiirde fir alle geniigen zu

66



lernen, sich als gleiche Menschen in einer Gesellschaft
der Ungﬁicbheit anzusehen. Das bedeutet, sich zu eman-
zipieren!

Selbst wenn Freire diese Definition von Emanzipation niemals
akzeptierte — er wiirde im Gegenteil bekraftigen, dass die grund-
satzliche Gleichheit der Menschheit dafir sorge, dass die unglei-
che Gesellschaft verandert werde —, wire der zentrale Punkt,
auf den sich beide sicher einigen kénnten, die gegensitzliche Be-
ziehung, die den Ort des emanzipatorischen Kampfs den insti-
tutionellen und sozialen Strukturen gegentiiberstellt — Struktu-
ren, deren Existenz es erfordert, den Mangel im Verhaltnis zwi-
schen Lehrperson und Schiiler_in durch den Diskurs ihrer Kom-
plementaritét zu ersetzen.

[LOS| > Schule (Raum der Nahtstelle)

— Eine Theorie der Macht wird einer Theorie der Regierung
entgegengesr:ellJEI (Freire und Ranciére)

Zu lesen als: Eine Intervention am Ort des Mangels im Verhalt-
nisvon Lund ShatVorrang vor der Schule als Institution, welche
so in Wirklichkeit zu einem Raum wird, der sich durch das Ver-
schwinden und das Vernahen [suture] des Unverhéltnisses zwi-
schen L und S ergibt.

Im Fall Freuds und Kants haben wir eine Theorie der Macht,
die einer Theorie der Regierung untergeordnet ist. Wir wissen,
dass es einen grundlegenden Exzess oder eine Wildheit gibt, ei-
nen Anspruch auf Beherrschung und Gesetz. Wir wissen, dass es
eine zerreiffende Gewalt gibt, die ein Verhiltnis zwischen dem
unterrichteten Wissen und der dieses Wissen erlernenden Schii-
ler_in behindert. All dies ist aber einer Theorie der Regierung un-
tergeordnet, namlich der Tatsache, dass wiederum die Kinder
den »Gesetzen der Menschheit« in Form des Schulgesetzes un-
tergeordnet werden missen. Wir gehen zunéchst in die Schule,
um »stillsitzen« zu lernen, und erst danach werden wir von den
Machtspielen eingeholt. Erst nach dem Setzen des Gesetzes kann
die Frage von Exzess und dessen Zdhmung erst wirklich gestellt
werden.

Im Fall von Ranciére und Freire finden wir eine andere Positi-
on: Es findet sich eine Theorie der Macht, die mit einer Theorie

67



der Regierung kollidiert. Weil wir wissen, wie Macht wirkt, las-
sen wir uns gar nicht erst auf einen Regierungsdiskurs ein.

Diese zwei Positionen decken sich mit zwei unterschiedlichen
Symptomen: Im Fall von Kant und Freud finden wir die wohlbe-
kannte Kritik, dass — ordnet man die Emanzipation der Institu-
tionalisierung bzw. den Exzess dem Gesetz unter — eine durch
kritische Philosophie oder Psychoanalyse »geleitete« Bildung
nur auf die Anpassungen an die Sitten und Briuche einer be-
stimmten Zeit und ihrer ghichtlich bestimmten Herrschafts-
logik hinauslaufen konneb8 Die Grenze einer so verstandenen
Bildung und Erziehung wire es, aus einem Kind ein Kind seiner
Zeit zu machen.

Viel interessanter ist allerdings das Symptom der emanzipato-
rischen Methode. Wenn Emanzipation eine bestimmte Freiheit
vom eigenen Platz und damit eine bestimmte Freiheit von den
sozialen Normen bedeutet, folgt eine spontane Unterordnung
der padagogischen Inhalte unter die emanzipatorische Form —
was wiederum bedeutet, dass es einen (paradoxen) Filter oder
eine Einschrinkung gibt beziiglich dessen, was am einfachsten
gelehrt werden kann durch die Methode von Jacotot. In dem Mo-
ment, in dem wir unsere Aufmerksamkeit auf den produktiven
Mangel im Verhiltnis zwischen Unterricht und Lernen in der
durch Institutionalisierung von Bildung bedingten Verknoche-
rung richten, kénnen nur noch die diesen Mangel direkt und po-
sitiv ertragenden, ja diesen inszenierenden Wissensfelder durch
die intellektuell emanzipierten Schiiler_innen erlernt werden:
zum Beispiel das Wissen der historischen Entfaltung der Eman-
zipation selbst. Wir kénnen also die gegenwirtigen Formen von
Unterdrickung, Rassismus und Sexismus diskutieren, wir kon-
nen Geschichte oder Literatur lehren, aber es zeigt sich ein Hin-
dernis, sobald wir zum Beispiel versuchen, Mathematik oder
Chemie zu unterrichten — Wissensfelder, die die auflerste Rein-
heitvon Gesetz und Normen sowie die disziplinierte Beweisfih-
rung verkorpern. In dem Moment, in dem der zu erklirende Auf-
trag selbst — basierend auf Wiederholung, Kommunikation, blin-
der Regelbefolgung — der allgemeinen Methode untergeordnet
und ein Moment derselben werden musste, an diesem Punkt, so
scheint es zumindest, finden wir uns in einer lahmenden Logik
wieder. Eine bestimmte Einschriankung der emanzipatorischen

68



Methode ist in einer Art entfremdender Gegentendenz sptrbar.
Jede Lehrperson, die einmal mit einer Version der Methode Frei-
res oder Jacotos gearbeitet hat, wird bestétigen konnen, dass
die Erméchtigung, die ihre Schiiler_innen beim Lernen von Ge-
schichte oder Poesie durch ihre eigene intellektuelle Kraft er-
lebt haben, nicht dieselbe ist, wie dort, wo Mathematik das Un-
terrichtsthema war. Das Studium der Mathematik konfrontiert
uns mit diversen Hindernissen, wenn es als Schauplatz fiir Un-
terbrechungen, Mingel und personliche Kreativitit dienen soll.
An diesem Punkt bleibt noch unklar, was die Einschrinkung in
der Anwendung der emanzipatorischen Methode tatsachlichist.
Wir werden aber versuchen, diesen symptomatischen Ausnah-
mefall auf den folgenden Seiten etwas tiefergehend zu untersu-
chen.

Letztlich ist es dieser problematische Ausdruck von Emanzi-
pation und Institutionalisierung — der Ausdruck des Mangels
im Verhiltnis von Unterrichten und Lernen einerseits, der Plat-
zierung dieses Mangels andererseits —, der den Raum fur ei-
nen anderen kritischen Bildungsansatz erdffnet: einen — sich
zu Slavoj ZiZeks philosophischem Projekt bekennenden — An-
satz, der versucht, den Widerspruch zwischen dem kantianisch-
freudianischen Paradigma und dem Rancieres in einen Motor fiir
emanzipatorische Bildung zu verwandeln.

Emanzipation und Institutionalisierung

Wir wollen uns nun auf den von Ranciére betonten Unterschied
zwischen intellektueller und sozialer Emanzipation konzen-
trieren. Die hier entwickelte These lautet — das ansprechend,
was wir als das »Symptom« des emanzipatorischen Paradig-
mas bezeichnet haben —, dass eine strenge Korrelation zwischen
den zeitlichen, mit der Institutionalisierung in Verbindung ste-
henden Modalitéten einerseits und der Emanzipation, also den
durch bestimmte Wissensfelder existierenden Hindernissen fiir
die allgemeine Lehrmethode andererseits herrscht. Kurz, weil
bestimmte Unterrichtsstoffe eine bestimmte Form von Kon-
sistenz mit der institutionellen Form teilen, erscheinen sie als
gegensitzlich zur emanzipatorischen — selbst gegen die konsis-
tente Zeitlichkeit von Institutionen konstruierten — Methode.

69



Die in seinem Buch Der unwissende Lehrmeister beschriebene
Herangehensweise Ranciéres ans Werk von Joseph Jacotot ver-
deutlicht die Antinomie zwischen emanzipatorischer Methode
und den verschiedenen geschichtlichen Versuchen, diese zu in-
stitutionalisieren. Nach dem Zitat einer langen Passage aus ei-
ner Rede Jacotots an der Militarakademie von Frankreich, die auf
dem Titelblatt des Bands Universeller Unterricht. Mathematik ge-
drucktist (»Ein Werk, in dem nach der in jedem Fach angewand-
ten, zur Verzweiflung treibenden Angewohnheit des Meisters
kein Woé iber die Mathematik steht«), erklart Ranciére zum
Beispiel:

[D]er universelle Unterricht ist nicht eine soziale Metho-
de und [kann] es nicht sein. Er kann sich weder durch
die noch in den Institutionen der Gesellschaft verbrei-
ten. Sicherlich respektieren die Emanzipierten die gesell-
schaftliche Ordnung. Sie wissen, dass sie unter allen Um-
stainden weniger schlecht als die Anomie ist. Aber das
ist alles, was sie ihr zugestehen, und keine Institution
kann sich mit diesem Minimum zufriedengeben. Es ge-
niigt der Ungleichheit nicht, respektiert zu werden, sie
mochte beglaubigt und geliebt werden. Sie méchte er-
kldrt werden. Jede Institution ist eine Erkldrung der Ge-
sellschaft, eine Inszenierung der Ungleichheit. IThr Prin-
zip verhilt sich antithetisch zu demjenigen einer Metho-
de, die auf der Gleichheit und der Ablehnung der Erkla-
rung gegrindet ist, und wird es immer sein. Der univer-
selle Unterrichtkann siTﬁnur an Individuen richten, nie-
mals an Gesellschaften!

Aber wieso soll das »Prinzip« der Institution gegensitzlich zur
intellektuellen Emanzipation sein? Wieso handelt es sich nicht
um einen historisch bedingten Gegensatz? Der Schliissel zur
strukturalen Dimension des Antagonismus wird in einer spa-
teren Passage des Texts gegeben, wenn Ranciére erklért, dass
»[n]ur der Zufall stark genug [ist], den eingesessenen, einge-
fleischten Glauben in die Ungleichheit umzustoflen«!

Wir sehen somit, dass der Gegensatz zwischen Emanzipati-
onund Institutionalisierung einer der zeitlichen Modalitédtenist:
Nur das Kontingente kann die Kontinuitét der lahmenden und
verkndchernden Ungleichheit unterbrechen und einen eman-
zipatorischen Moment bewirken. Wir werden hier zurtickge-

70



bracht zur minimalen Definition von Institutionalisierung, wie
sie von Maurice Merleau-Ponty als Dauer bestimmt wurde:

Unter Institution verstand man hier also das Erfah-
rungsgeschehen, wodurch die Erfahrung um eine Di-
mension der Dauer bereichert wird. In Bezug auf diese
wird eine Reihe anderer Erfahrungen Sinn haben und ei-
ne denkbare Fortsetzung oder Geschichte bilden. — Oder
man verstand unter Institution ein Geschehen, das in
mir einen Sinn niederschligt, nicht als Uberleben oder
Residuum, sondern als Appell an eine tsetzung, als
Forderung nach Zukunft [avenir, A.d. U]

Wir kénnten nun Ranciéres kritischen Ansatz mittels folgenden
Mathems formalisieren:

Institutionalisierung: [L <> S] (Dauer)

O
Emanzipation: [LOS]

Ranciéres kritischer Ansatz

Der Mangel im Verhiltnis zwischen Lehrperson und Schiiler_in
(LOS) ist gespiegelt im Unverhiltnis ({) zwischen dem Platz,
der dieses vernaht (L <+ S, der ihn also in etwas verwandelt, das
bestehen bleibt, eine Dauer), und dem emanzipatorischen Po-
tential des Mangels im Verhiltnis (L{S, was als Grundlage von
Emanzipation direkt vorausgesetzt wird).

Dieser Gegensatz zwischen der emanzipatorisch kontingen-
ten Unterbrechung und dem dramatischen Andauern der Un-
gleichheit wird in Ranciéres spiterem Werk tatsdchlich noch
weiter aufbereitet und ausgearbeitet — und obwohl der Philo-
soph vorsichtig und skeptisch bleibt, scheint dieses Problem
spater durch ihn als die grundlegende Herausforderung des
Kommunismus erkannt worden zu sein. In seiner Vorlesung
Kommunisten ohne Kommunismus? aus dem Jahr 2009 wiederholt
er seine Position bezlglich des Unterschieds zwischen intellek-
tueller Emanzipation und Kommunisierung:

Wenn wir also sagen, die kommunistische Hypothese
sei die Hypothese der Emanzipation, diirfen wir die his-

71



torische Spannung zwischen diesen beiden Hypothe-
sen nicht vergessen. Die kommunistische Hypothese ist
moglich auf der Grundlage der Hypothese der Emanzi-
pation, also der Kollektivierung der Macht eines jeden.
Sie ist moglich auf der Grundlage der egalitiren Annah-
me. Zur gleichen Zeit ist die kommunistische Bewegung
—das heif’t, die Bewegung, die die Schaffung einer kom-
munistischen Gesellschaft als Ziel definiert — von ithrem
Beginn an von der gegenteiligen Annahme durchdrun-
gen gewesen: der nichtegalitiren Annahme in ihren ver-
schiedenen Aspekten: der pddagogisch/progressiven Hy-
pothese der Teilung der Intelligenz; der konterrevolu-
tionédren Analyse der Franzdsischen Revolution als dem
Ausbruch des Individualismus, der die Formen sozialer
Solidaritét zerstort habe; der burgerlichen Denunziation
der autodidaktischen und anarchischen Aneignung von
Worten, Bildern und Hoffnungen durch die kleinen Leu-
te und so weiter. Die Hypothese der Emanzipation ist ei-
ne Hypothese des Vertrauens. Aber die Entwicklung der
marxistischen Wissenschaft und der kommunistischen
Parteien hat sie mitihrem Gegenteil vermengt, einer Kul-
tur des Misﬁauens basierend auf einer Annahme der
Unfahigkeit!

Allerdings schlussfolgert er hier im Gegensatz zu seiner fritheren
Position:

Kommunismus ist fir uns als eine Tradition denkbar, die
um eine Anzahl von bedeutenden oder unbedeutenden
Momenten herum geschaffen wurde, als einfache Arbei-
ter und gewohnliche Manner und Frauen ihre Fihigkeit,
fur ihre Rechte und fir die Rechte aller zu kimpfen oder
Fabriken, Unternehmen, Verwaltungen, Armeen, Schu-
len zu betreiben unter Beweis stellten, indem sie die
Macht der Gleichheit eines jeden mit jedem kollektivier-
ten. Wenn etwas unter der Bezeichnung Kommunismus
rekonstruiert werden muss, dann ist es eine Form der
Zeitlichkeit, die die Verbindung dieser Momente singu-
larisiert!

Wir erkennen hier ein leicht anders geartetes Anliegen als das
nochin den Ausfithrungen zu Jacotots allgemeiner Methode auf-
tauchende: Wie lasst sich eine »Form der Zeitlichkeit« konstru-

72



ieren, die Unterbrechungen verbindet, ohne diese Einbriiche zu
einer Kontinuitit zu reduzieren?

Den Weg jenseits des Unverhéltnisses zwischen Institutiona-
lisierung als Dauer und Emanzipation als Unterbrechung, als
einzelne Unterbrechungen des Kreises der Ungleichheit zu ge-
hen, lage im Begriff einer Kontinuitdt ohne Dauer. Diese interes-
sante Herausforderung erlaubt es uns bereits, das, was wir das
»Symptom« des emanzipatorisch Kritischen Ansatzes genannt
haben, in neuem Licht zu sehen: Nur ein Wissen, das diese para-
doxe Kontinuitdt interpretiert, scheint dem emanzipatorischen Bil-
dungsmodell zu entsprechen. Die exakten Wissenschaften — also
Wissensformen, die duflerst von einem Konsistenzbegriff abhan-
gig sind — scheinen sich gegen die emanzipatorische Methode
zu strauben. Deshalb auch die Bevorzugung der Humanwissen-
schaften als privilegierte Wissensfelder von denjenigen, die ver-
sucht haben, sich an Freires oder Ranciéres Bildungsansatz zu
orientieren. Genau weil Institutionen fiir Ranciere gesellschaft-
liche Fiktionen sind — ndmlich Fiktionen konsistenter und per-
manenter gesellschaftlicher Instanzen, wohingegen der eman-
zipatorische Schauplatz einer der Inkonsistenzen und Unterbre-
chungen ist, der Ort, an dem das Unverhiltnis an sich erscheint
—, beginnt der Gegensatz zwischen Dauer und Unterbrechung,
zwischen Institutionalisierung und Emanzipation fir den — un-
uberwindbaren — Gegensatz zwischen dem realistischen und
dem kritischen Bildungsansatz zu stehen:

gesellschaftliche Fiktion (Konsistenz)

O

emanzipatorischer Schauplatz (Inkonsistenz)
Ranciéres Hypothese

Man beachte, dass wir einmal mehr die das Unverhiltnis zwi-
schen Institutionalisierung und Emanzipation etablierende
»Formel« umschreiben kénnen. Fiir Ranciére entspricht jene
der Formel des Unverhaltnisses zwischen einem als verbindend
gegeniber einem als spaltend verstandenen Bildungsansatz:
[L <> S|O[LOS].

Was wir hier symptomatisch genannt haben, bedeutet, dass
nur Wissensfelder, die zur emanzipatorischen Methode passen,

73



den Mangel im Herzen der Methode interpretieren — also ein
Wissen, das einen semantischen Inhalt oder eine Metapher fir
die Struktur zur Verfiigung stellt. Deshalb sind der Leseunter-
richt oder das Diskutieren verschiedener Formen von Unterdri-
ckung die meistzitierten Beispiele der Anwendung dieses Ansat-
zes. Es sind dies die Wissensfelder, die tatsdchlich den Motor der
Methode spiegeln, die Rolle von Diskontinuitidt und Begehren.
Andererseits sind die mathematischen oder naturwissenschaft-
lichen Wissensfelder schon der Form halber mit einer bestimm-
ten Autonomie ausgestattet, einem selbstidentischem Modus
von Dauer und Konsistenz—und deshalb verlangt das Unterrich-
ten oder Lernen dieser Felder von uns mehr als nur »Respekt«
fur einen Auftrag, der »weniger schlecht ist als eine Stérung«:
Diese Felder verpflichten uns zu lernen und leidenschaftlich ge-
geniber etwas zu sein, das auch ohne uns stattfindet, etwas, das
keine Unterbrechung duldet, keine personliche Interpretation,
keine Anerkennung usw. Wenn man im Klassenzimmer tiber ge-
sellschaftliche Antagonismen spricht, sind die Schwierigkeiten,
diese Ideen nachzuvollziehen, ebenso die Schwierigkeiten der
Lernmethode. Deshalb trigt ein Problem zur Ausarbeitung des
jeweils anderen bei. Wohingegen Mathematik durch die Metho-
de intellektueller Emanzipation zu unterrichten uns in eine an-
dere Sackgasse fithrt—wieso? Weil die Mathematik, wihrend die
emanzipatorische Methode eine formale Unterbrechung beno-
tigt, es bedingt, dass wir Konsistenz, Eindeutigkeit und Konti-
nuitét schitzen lernen. Damit wird auf der Ebene der Konfron-
tation von Form und Inhalt der Antagonismus zwischen Institu-
tionalisierung und Emanzipation wieder eingefiihrt. Diese Sack-
gasse konnte man demnach auch als die Quelle der Kritik von
Peter Hallward an den Grenzen von Rancieres padagogischer
Methode ansehen:

Jede Bildung, die ihren Namen verdient, findet in einem
Raum statt, der durch eine Affirmation der Gleichheit er-
offnet wurde; aber diese Affirmation ist mit Bedingun-
gen verbunden (der Angemessenheit, der Ermutigung,
der Ermichtigung), denen ebenfalls entsprochen wer-
den muss, bevor eine solche Bildung praktisch wirksam
werden kann. Wenn die Fahigkeit zu unterrichten bis zu
einem gewissen Mafd unabhingig von Wissen oder Kon-

74



nenist, kénnte es durchaus sein, dass diese Unabhingig-
keit ebenso gut das Resultat wie die Voraussetzung bil-
det. Hinsichtlich des ganzen Ausmafles dieser Unabhin-
gigkeit neigt Ranciéres kompromisslose Position dazu,
das Problem zu vereinfachen. »Es geht (in den menschli-
chen Gesellschaften) «, darauf besteht Ranciére-Jacotot,
»immer nur darum, eine Sprache zu verstehen und zu
sprechen«, oder darum, ein Werkzeug zu benutzen. Aber
basiert Bildung tatsichlich auf dem Modell des Erler-
nens von Sprachen? Ist das Erlernen von Sprachen oder
der Werkzeuggebrauch tatsichlich so wenig erkldrungs-
bedurftig, wie Jacotot meint#3 Inwieweit ist es moglich,
darauf zu verzichten, auf die Okonomie der Erklirung
zurlickzugreifen, was Wissensfelder angeht, die weniger
zuginglich, »zuhanden« sind als die natirlichen Spra-
chen — Felder, Z;Ejl Beispiel, wie die Quantenphysik oder
die Neurologie?

Unsere durch Hallwards Kritik gestiitzte Hypothese lautet, dass
das, was vom emanzipatorischen Schauplatz ausgeschlossen
wird — der formale Bereich der Kontinuitit, Eindeutigkeit, Dau-
er, etc., verbunden mit den das emanzipatorische Potential til-
genden gesellschaftlichen Fiktionen —, von innen als symptoma-
tische Grenze der Methode selbst zurtickkehrt. Das erscheintim
Unterricht der »exakten Wissenschaften, also der sich genau
auf diese formale Dimension stitzenden Wissensfelder.

Nun findet sich jedoch die interessante Tatsache, dass Rancie-
re zwar im Spracherwerb das Modell fir emanzipatorisches Ler-
nen sieht4Z—ein die formbaren und erméchtigenden Unterricht-
stoffe bevorzugendes Modell —, seine Sprachauffassung aber
nicht dem Rechnung triagt, was Lacan schon frith in seiner Leh-
re die »den Beziehungen des Sprechens [parole] und der Spra-
che [langage] immanente [..] Antinomie« genannt hat42 Was
wir »Sprache« nennen, muss der inhdrenten Unmdoglichkeit des
Sprechens selbst Rechnung tragen — dem irreduziblen Schisma
zwischen Sprecher_in und dem, wovon gesprochen wird, die-
ser beharrenden Liicke, die schon von Augustinus vorhergese-
hen wurde —, aber ebenfalls der umgekehrten Unmoglichkeit, da
die Tatsache, dass wir nie meinen, was wir sagen, uns nicht davon
abhilt, von spezifischen, scheinbar eindeutigen Bedeutungsprozessen
bestimmt zu sein. Kurz, Sprache ist nicht nur etwas, das wir spre-

75



chen — sie ist vor allen anderen Dingen etwas, das uns spricht,
etwas, das erkennbare Festlegungen auf dem Korper produziert,
als wire sie einer Konsistenz unterworfen, der sie nicht zuge-
stimmt hat. Jean-Claude Milner driickt es so aus:

Der Punkt, an dem die Psychoanalyse eingreift, lasst
sich tatsichlich folgendermaflen zusammenfassen: Der
Ubergang vom vorherigen Moment, in dem das spre-
chende Wesen unendlich anders sein konnte, als es ist
—in seinem Korper und seinem Denken —, hin zum spéa-
teren Moment, in dem das sprechende Wesen, aufgrund
seiner Kontingenz selbst, einer ewigen Notwendigkeit
vollig gleich geworden ist. Denn letztlich spricht die Psy-
choanalyse nur von einer Sache: von der Umwandlung
einer jeden subjektiven Singularitit in ein Gesetz, das
ebenso notwendig wie die ﬁsetze der Natur und ebenso
kontingent wie absolut ist!

Wenn unsere Sprachauffassung diese komplexe Antinomie ein-
schliefdt — damit die kontingente Bedeutungsunterbrechung des
Subjekts und die hervortretende, uns wie von auflen bestim-
mende Notwendigkeit verbindend —, dann ist es nicht langer
moglich zu akzeptieren, dass die emanzipatorische Methode tat-
sachlich das Erlernen von Sprache zu ihrem Modell nimmt. Folg-
lich — und ohne, wie es Hallward vorschliagt, mit der Korrelati-
on zu brechen — konnten wir uns vielleicht vorstellen, diese Idee
zu ihrer letzten Konsequenz weiterzutreiben, indem wir akzep-
tieren, dass wir, wenn der Spracherwerb und ihre Handhabung
die allgemeine Form des Lernens wire, dann genau lernen ms-
sen, wo Sprache fir sich allein Bestand hat, wo sie als autonome
Strug.lur erscheint — dort also, wo Sprache selbst institutionali-
siert!

Ubersetzt von Jonas Borer

Der hier zum ersten Mal, allerdings  sollte 2014 in englischer Sprache im
gekiirzt veroffentlichte Artikel »The-  von Antonia Garcia herauszugeben-
re is no Wissentrieb«: Emancipation den Werk ZiZek & Education verdf-
and Institution, from Ranciére to Zizek  fentlicht werden. Weil das Projekt

76



von Garcia nicht zur Vollendung ge-
langt ist, handelt es sich hier um
dessen Erstverdffentlichung, von
mir aus dem Englischen ins Deut-
sche tbersetzt. Ich konnte diesen
Text wiederum im Rahmen mei-
ner erziehungswissenschaftlichen
Dissertation konsultieren. Um das
englische Original von Tupinambd
kann hier bei ihm gebeten werden:
https://ufri.academia.edu/Ga
brielTupinamba [letzter Aufruf
am 22.6.2023]. Tupinambds in man-
cherlei Weise fiir Lacanianerinnen
und Lacanianer provozierendes wie
herausforderndes Denken — vgl. da-
zu die Kontroversen um sein Buch
The Desire of Psychoanalysis: Exer-
cises in Lacanian Thinking (Evans-
ton, IL 2021, Northwestern Univer-
sity Press) — wird damit erstmals in
deutscher Sprache zuginglich, nach-
dem Slavoj ZiZek bereits 2020 — also
noch vor der eigentlichen Veroffent-
lichung des Werks von Tupinambd!
— in seinem auf Deutsch erschiene-
nen Lacans politische Klinik des Seins
(Frankfurt a.M., Klostermann) dar-
auf verwiesen hatte. Diese Kritik
wurde in Zizeks Surplus-Enjoyment:
A Guide for the Non-Perplexed schlief’-
lich in englischer Sprache veroffent-
licht (London 2022, Bloomsbury, vgl.
101ff.). Ich mochte Gabriel an dieser
Stelle nicht nur fiir seine Erlaubnis,
seinen Text zu ubersetzen, sondern
auch fir seine Unterstiitzung mei-
nes Projekts herzlich danken, ebenso
Artur Boelderl und Peter Widmer, die
meinen Vorschlag wohlwollend auf-
genommen und es damit ermdglicht
haben, diesen Text nun erstmals zu
publizieren. (A.d.U.)

Vgl. Jacques Lacan, Encore. Seminar
XX (1972-1973), hg. v. Jacques-Alain
Miller, Uibers. v. Norbert Haas, Vreni
Haas, Hans-Joachim Metzger, Wien
2015, Turia + Kant, 114, Kursivierun-
gen hier und in allen folgenden Zita-
ten wie im Original.

El Die englische Ausgabe des Seminars

(On Feminine Sexuality: The Limits of
Love and Knowledge, ibers., mit Anm.
von Bruce Fink, New York 1998, Nor-
ton, 105) verweist hier auf zwei Bei-
spiele im Werk Freuds, namlich auf
Passagen in den Drei Abhandlungen
zur Sexualtheorie (1905d, in ders., Ge-
sammelte Werke [GW], London 1940—
52, Imago, V: 95) und den Bemerkun-
gen tiber einen Fall von Zwangsneuro-
se (1909d, GW VII: 460). Hier wird,
im Gegensatz zu Lacans »Wissen-
trieb« [sic] Freuds »Wisstrieb« (da-
mals noch »Wifltrieb«) verwendet.
Ebenso schreibe ich nicht >Begehren
nach Wisseng, sondern »Wissbegier-
de«. (A.d.U.)

I_:J Tupinambd bezieht sich hier auf die

Ubersetzung des »Wisstriebs« in No-
tes upon a Case of Obsessional Neu-
rosis in Freud, The Standard Edition
of the Complete Psychological Works
of Sigmund Freud [SE], hg. v. James
Strachey, London 1953—74, Hogarth,
X:151-318: 245. (A.d.U.)

El Diese hier (und gegen Ende des Ar-

tikels) von Tupinamb4 nur angedeu-
tete »Antinomie« ldsst sich anhand
von Mladen Dolars Kapitel Cogito as
the Subject of the Unconscious in Slavoj
Zizek (Hg.), Cogito and the Uncon-
scious, Durham, NC 1998, Duke Uni-
versity Press, 11—40, nachvollziehen.
Er stitzt sich — im Unterschied zu
Tupinamb4, der Seminar XX und XI
anfithrt — auf Lacans Seminar XIV, La
logique du fantasme, das Anfang 2023
endlich offiziell veroffentlicht wur-
de. Siehe auch Kirk Turner, Lacanian
Fantasy: The Image, Language and
Uncertainty, London 2022, Taylor &
Francis. (A.d.U.)

@Vgl. Jacques-Alain Miller, Paradigms

of Jouissance, in Lacanian Ink 17
(2000), 10—47, in Teilen einsehbar
hier: https://www.lacan.com/fr
ameXVII2.htm [letzter Aufruf am

13.6.23].

77


https://ufrj.academia.edu/GabrielTupinamba
https://ufrj.academia.edu/GabrielTupinamba
https://www.lacan.com/frameXVII2.htm
https://www.lacan.com/frameXVII2.htm

HVgl. Slavoj Zizek, The Parallax View,
London 2006, Verso, 61—64.

Tupinamb4d zitiert hier Lacans Se-
minar XIV, La logique du fantasme
(in deutscher und englischer Spra-
che unveréffentlicht), genauer die
Sitzung vom 14.4.1967. Zur Uberset-
zung von »Il n’y a pas de rapport se-
xuel« vgl. R. Nemitz’ Ausfithrungen:
https://lacan-entziffern.de/rea
les/es-gibt-kein-sexuelles-verha
eltnis/ [letzter Aufruf am 22.6.2023].
(A.d.U.)

El]acques Lacan, Die Wissenschaft und
die Wahrheit [1966], in ders., Schrif-
ten. Vollstindiger Text, hg., ibers. v.
Hans-Dieter Gondek, 2 Bde., Wien
2015-16, Turia + Kant, II: 401—428:
416.

Tupinamb4 scheint sich hier auf das
»higher-order thinking« in der Ta-
xonomie des Psychologen und Er-
ziehungswissenschaftlers Benjamin
Bloom zu beziehen. (A.d.U.)

]acques Lacan, Subversion des Sub-
jekts und Dialektik des Begehrens im
Freud’schen Unbewussten [1960], in
ders., Schriften, 11: 325—368: 339.

Tupinambd zitiert die englische
Ubersetzung des Seminars: Jacques
Lacan, The Other Side of Psychoana-
lysis: Seminar XVII, ibers. v. Russell
Grigg, New York 2007, Norton, 23.
Die Ubersetzung hier ist meine eige-
ne, anhand des franzosischen Origi-
nals, vgl. Jacques Lacan, L'envers de
la psychanalyse. Le séminaire XVII, Pa-
ris 1991, Seuil, 23: »S’il y a quelque
chose que la psychanalyse devrait
nous forcer de maintenir mordicus,
c’est que le désir de savoir n’a aucun
rapportavec le savoir [...].« Eine inof-
fizielle deutsche Ubersetzung findet
sich zwar, diese ist aber nicht oh-
ne weiteres zugéanglich, vgl. wieder-
um die Ausfithrungen von R. Nemitz
hier: https://lacan-entziffern.de

78

/seminar-17-x/ [letzter Aufruf am
22.6.2023]. (A.d.U.)

Um die Gemeinsamkeit der beiden

Begriffe auch formal herauszustrei-
chen, ubersetze ich hier »to teach«
als »lehren« und verwende an die-
ser Stelle noch nicht das auch in der
Ubersetzung von Rancieres Werk
gebriuchlichere, fiir »enseigner«
genutzte »unterrichten«. Vgl. dazu
auch die FuRnote 29 unten. (A.d.U.)

In gewissen Schweizer Dialekten —

unter anderem in meinem - ver-
schwindet dieser Unterschied tat-
sachlich. Man »lehrt« sowohl, wenn
man sich Wissen selbst aneignet,
wenn man dieses vermittelt be-
kommt, als auch, wenn man ver-
sucht, dieses an jemanden zu ver-
mitteln. (A.d.U.)

Siehe dazu Sigmund Freud (1937¢),

Die endliche und die unendliche Ana-
lyse, in GW XVI, 57-99: 94. Vgl. dazu
auch Jonas Borer, Besser Scheitern an
Hegel. Logik und Péidagogik zwischen
Freiheit und Entfremdung, in psychoso-
zial, 43:1 (2020), 97-110. (A.d.U.)

Man kann sich nicht nur als Erzie-

hungswissenschaftler fragen, inwie-
fern die Konzepte der vier genannten
Theoretiker tatsichlich noch zeit-
genossisch sind. In der Folge soll-
te sich aber der/dem geneigten Le-
ser/in aufkliren, dass Tupinambds
Auswahl durch seinen strukturalen
Ansatz begriindet sein mag. (A.d.U.)

Dieser letzte Teil findet sich nicht

in der hier vorgelegten Ubersetzung.
Ich verweise dazu gerne auf Tupin-
ambds Original. (A.d.U.)

Vgl. Paolo Freire, Pidagogik der Un-

terdriickten. Bildung als Praxis der Frei-
heit, Hamburg 1975, Rowohlt, 57ff.

Wir borgen uns das Symbol von

Lacans Algebra: »Die Raute ¢ [ist]


https://lacan-entziffern.de/reales/es-gibt-kein-sexuelles-verhaeltnis/
https://lacan-entziffern.de/reales/es-gibt-kein-sexuelles-verhaeltnis/
https://lacan-entziffern.de/reales/es-gibt-kein-sexuelles-verhaeltnis/
https://lacan-entziffern.de/seminar-17-x/
https://lacan-entziffern.de/seminar-17-x/

zu lesen als >Begehren nach< und
[sie ist] ebenso lesbar in riicklau-
figem Sinn, was eine Identitit ein-
fihrt, die auf einer absoluten Nicht-
Reziprozitit gegriindet ist.« Jacques
Lacan, Kant mit Sade [1966], in ders.,
Schriften, 11: 289—321: 300.

Vgl. insbesondere Jacques Rancie-

re, Der unwissende Lehrmeister. Fiinf
Lektionen iiber die intellektuelle Eman-
zipation, ubers. v. Richard Steurer,
Wien 2007, Passagen [frz. Origi-
nal Le maitre ignorant. Cing lecons
sur I'émancipation intellectuelle, Paris
1997, Fayard], und ders., Die Nacht
der Proletarier. Archive des Arbeiter-
traums, Ubers. v. Brita Pohl, Wien
2013, Passagen [frz. Original La nuit
des prolétaires. Archives du réve ouvrier,
Paris 1981, Fayard, und erneut Paris
2005, Hachette.

Man findet den Text im dritten Band
seiner von Siegfried Streller heraus-
gegebenen Werke und Briefe in vier
Binden, Frankfurt 1986, Insel, 722—
723. Die 1878 erstveroffentlichte Ver-
sion des wahrscheinlich 1806 von
Kleist verfassten Texts findet sich zu-
dem hier: https://kleist-digital.de/
sonstige-prosa/allmaehlige_verfert
igung [letzter Aufruf am 21.2.2025).

»Oft sitze ich an meinem Geschifts-
tisch iber den Acten, und erforsche
in einer verwickelten Streitsache den
Gesichtspunkt, aus welchem sie wol
zu beurtheilen sein mochte. Ich pfle-
ge dann gewdhnlich in’s Licht zu se-
hen, als in den hellsten Punkt, bei
dem Bestreben, in welchem mein
innerstes Wesen begriffen ist, sich
aufzukliaren. Oder ich suche, wenn
mir eine algebraische Aufgabe vor-
kommt, den ersten Ansatz, die Glei-
chung, die die gegebenen Verhiltnis-
se ausdriickt, und aus welcher sich
die Auflésung nachher durch Rech-
nung leicht ergibt. Und siehe da,
wenn ich mit meiner Schwester da-
von rede, welche hinter mir sitzt, und

arbeitet, so erfahre ich, wasich durch
ein vielleicht stundenlanges Briiten
nicht herausgebracht haben wiirde.
Nicht, als ob sie es mir im eigent-
lichen Sinne sagte; denn sie kennt
weder das Gesetzbuch, noch hat sie
den Euler oder Kastner studirt. Auch
nicht, als ob sie mich durch geschick-
te Fragen auf den Punkt hinfithr-
te, auf welchen es ankommt, wenn
schon dies letzte haufig der Fall sein
mag. Aber weil ich doch irgendei-
ne dunkle Vorstellung habe, die mit
dem, was ich suche, von fern her in
einiger Verbindung steht, so pragt,
wenn ich nur dreist damit den An-
fang mache, das Gemtith, wihrend
die Rede fortschreitet, in der Not-
hwendigkeit, dem Anfang nun auch
— ein Ende zu finden, jene verwor-
rene Vorstellung zur volligen Deut-
lichkeit aus, dergestalt, dafy die Er-
kenntnis zu meinem Erstaunen, mit
der Periode fertig ist. Ich mische un-
artikulirte Téne ein, ziehe die Verbin-
dungsworter in die Lange, gebrauche
wol eine Apposition, wo sie nicht né-
thig wire, und bediene mich anderer,
die Rede ausdehnender Kunstgriffe,
zur Fabrikation meiner Idee auf der
Werkstétte der Vernunft, die gehori-
ge Zeit zu gewinnen.« (Kleist, Ueber
die Verfertigung, zit. n. der Erstverof-
fentlichung, ebd.)

Tupinamba’ zitiert die ausgezeich-

nete, von J. H. S. Burleigh heraus-
gegebene Sammlung Augustinus,
Earlier Writings (London 1953, SCM
Press) und darin den Text De magis-
tro, der im Band eingefiihrt, analy-
siert und wiedergegeben wird (64—
101). Das lateinische Original und
eine deutsche Ubersetzung finden
sich im von Therese Fuhrer her-
ausgegebenen Band 11 (De magis-
tro. Der Lehrer) von Augustins Ope-
ra. Werke, Paderborn 2002, Sché-
ningh. Eine Wiedergabe des lateini-
schen Originals findet sich auch hier:
https://www.hs-augsburg.de/~har
sch/Chronologia/Lspostos/Augus

79


https://kleist-digital.de/sonstige-prosa/allmaehlige_verfertigung
https://kleist-digital.de/sonstige-prosa/allmaehlige_verfertigung
https://kleist-digital.de/sonstige-prosa/allmaehlige_verfertigung
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspost05/Augustinus/aug_magi.html
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspost05/Augustinus/aug_magi.html
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspost05/Augustinus/aug_magi.html

tinus/aug_magi.html] [letzter Aufruf Safatle, A Esquerda, 76f., ibersetzt

am 22.6.2023]. (A.d.U.)

Immanuel Kant, Uber Pidagogik

[1803], in ders., Akademie-Ausgabe.
Band IX, Berlin, De Gruyter, 438-
500: 442. Online einsehbar unter:
https://korpora.org/kant/aaog/
[letzter Aufruf am 22.6.2023].

Nebst Michel Foucault, Uberwachen
und Strafen. Die Geburt des Gefdngnis-
ses, Ubers. v. Walter Seitter, Frank-
furt/M. 1977, Suhrkamp [frz. Orig.
Surveiller et punir. Naissance de la
prison, Paris 1975, Gallimard], zitiert
Tupinamb4 hier einen Brief iiber die
Erkenntnis der Kunst (Antwort an An-

aus dem Portugiesischen ins Engli-
sche von Tupinambd, Gbersetzt von
mir aus dem Englischen unter Be-
riicksichtigung des portugiesischen
Originals von Safatle. (A.d.U.)

Tupinamba schreibt, aufler wenn er

wortlich zitiert, immer »method«
(»emanzipatorische«, »soziale...),
wobei Ranciére im Original meist
den Begriff »enseignement« verwen-
det, was auch in den englischen und
deutschen Ubersetzungen entspre-
chend als »teaching« und »Unter-
richt« ibernommen wurde. Vgl. da-
zuauch die Fufinote 13 oben. (A.d. U.)

dré Daspre) von L. Althusser. Eine 3o} Ich tbersetze hier den sowohl von

Ubersetzung findet sich auch in der
Zeitschrift alternative, 137:24 (1981),
91-94. Das franzésische Original aus
dem Jahr 1966, damals publiziert als
André Daspre, Louis Althusser, Deux
lettres sur la connaissance de l'art, in
La Nouvelle Critique, Nr. 175, 136—146
https://pandor.u-bourgogne.fr/arch
ives-en-ligne/functions/ead/detac
hed/NC/NC_1966_04_n175.pdf fin-
det sich hier: http://ressources-soc
ius.info/index.php/reeditions/18-1
eeditions-d-articles/142-lettre-sur
-la-connaissance-de-1-art-reponse
-a-andre-daspre [letzter Aufruf am
252.26.20253]. (A.d.U.)

Ia Das Buch von Safatle, A Esquerda que

ndo teme dizer seu nome, Rio de Janei-
ro 2012, Trés Estrelas, ist nur in por-
tugiesischer Sprache zuginglich. Das
Original liegt mir vor, der Titel ist
meine eigene, an Tupinambas engli-
sche Ubersetzung angelehnte Uber-
setzung. (A.d.U.)

Ein Begriff, der von der Medizin —

dort die Trennung zweier Knochen
anihrem Gelenk—in die Wirtschafts-
wissenschaften gewandert ist und
hier in gebotener Kirze die fehlende
Verbindung zwischen Wirtschafts-
sektoren meint. (A.d.U.)

80

Tupinamb4d im Englischen als auch
den von Ranciére (und Maurice
Merleau-Ponty) im franzdsischen
Original verwendeten Ausdruck der
»institution« als »Institutionalisie-
rung«, weil mir scheint, dass die-
ser Begriff im Deutschen treffender
die Absicht der Autoren wiedergibt,
vor allem diejenige von Tupinambd,
was sich dann im allerletzten Wort
des Artikels zeigt (im Original findet
sich »institutes«, was man auch mit
»grindet« hitte ibersetzen kon-
nen). Zu weiteren Uberlegungen
zum Begriff siehe z.B. Roger Hiuf}-
lings knappen Beitrag Institution,
in Johannes Kopp, Anja Steinbach
(Hg.), Grundbegriffe der Soziologie, 12.
Aufl.,, Wiesbaden 2018, Springer, 191—
193. (A.d.U.)

Einer der interessantesten Texte zu

Freuds Position bezuiglich Fragen der
Erziehung ist Teil H) seines Das In-
teresse an der Psychoanalyse, 1913j, in
GW VIII, 389—420. Er verdient es,
ausfihrlich zitiert zu werden (419f):
»Das gewichtige Interesse der Er-
ziehungslehre an der Psychoanaly-
se stiitzt sich auf einen zur Evidenz
gebrachten Satz. Ein Erzieher kann
nur sein, wer sich in das kindliche
Seelenleben einfiihlen kann, und wir


https://www.hs-augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspost05/Augustinus/aug_magi.html
https://korpora.org/kant/aa09/
https://pandor.u-bourgogne.fr/archives-en-ligne/functions/ead/detached/NC/NC_1966_04_n175.pdf
https://pandor.u-bourgogne.fr/archives-en-ligne/functions/ead/detached/NC/NC_1966_04_n175.pdf
https://pandor.u-bourgogne.fr/archives-en-ligne/functions/ead/detached/NC/NC_1966_04_n175.pdf
http://ressources-socius.info/index.php/reeditions/18-reeditions-d-articles/142-lettre-sur-la-connaissance-de-l-art-reponse-a-andre-daspre
http://ressources-socius.info/index.php/reeditions/18-reeditions-d-articles/142-lettre-sur-la-connaissance-de-l-art-reponse-a-andre-daspre
http://ressources-socius.info/index.php/reeditions/18-reeditions-d-articles/142-lettre-sur-la-connaissance-de-l-art-reponse-a-andre-daspre
http://ressources-socius.info/index.php/reeditions/18-reeditions-d-articles/142-lettre-sur-la-connaissance-de-l-art-reponse-a-andre-daspre
http://ressources-socius.info/index.php/reeditions/18-reeditions-d-articles/142-lettre-sur-la-connaissance-de-l-art-reponse-a-andre-daspre

Erwachsenen verstehen die Kinder
nicht, weil wir unsere eigene Kind-
heit nicht mehr verstehen. Unsere
Kindheitsamnesie ist ein Beweis da-
ftr, wie sehr wir ihr entfremdet sind.
Die Psychoanalyse hat die Wiinsche,
Gedankenbildungen, Entwicklungs-
vorginge der Kindheit aufgedeckt
[...]- Wenn sich die Erzieher mit den
Resultaten der Psychoanalyse ver-
traut gemacht haben, werden sie es
leichter finden, sich mit gewissen
Phasen der kindlichen Entwicklung
zu versohnen, und werden unter an-
derem nicht in Gefahr sein, beim
Kind auftretende sozial unbrauch-
bare oder perverse Triebregungen zu
uberschitzen. Sie werden sich eher
von dem Versuch einer gewaltsa-
men Unterdriickung dieser Regun-
gen zurlckhalten, wenn sie erfah-
ren, daf} solche Beeinflussungen oft
nicht minder unerwiinschte Erfol-
ge liefern, als das von der Erziehung
gefiirchtete Gewéhrenlassen kind-
licher Schlechtigkeit. Gewalttétige
Unterdrickung starker Triebe von
auflen bringt bei Kindern niemals
das Erloschen oder die Beherrschung
derselben zustande, sondern erzielt
eine Verdriangung, welche die Nei-
gung zu spiterer neurotischer Er-
krankung setzt. Die Psychoanaly-
se hat oft Gelegenheit zu erfahren,
welchen Anteil die unzweckmafdi-
ge einsichtslose Strenge der Erzie-
hung an der Erzeugung von nervo-
ser Krankheit hat, oder mit welchen
Verlusten an Leistungsfahigkeit und
Genuffihigkeit die geforderte Nor-
malitét erkauft wird. Sie kann aber
auch lehren, welch wertvolle Bei-
trdge zur Charakterbildung diese
asozialen und perversen Triebe des
Kindes ergeben, wenn sie nicht der
Verdringung unterliegen, sondern
durch den Prozefl der sogenannten
Sublimierung von ihren urspriing-
lichen Zielen weg zu wertvolleren
gelenkt werden. Unsere besten Tu-
genden sind als Reaktionsbildungen
und Sublimierungen auf dem Boden

der bosesten Anlagen erwachsen.
Die Erziehung sollte sich vorsorglich
hiiten, diese kostbaren Kraftquel-
len zu verschiitten und sich darauf
beschrianken, die Prozesse zu befor-
dern, durch welche diese Energien
auf gute Wege geleitet werden. In der
Hand einer psychoanalytisch aufge-
klarten Erziehung ruht, was wir von
einer individuellen Prophylaxe der
Neurosen erwarten kénnen.«

Kant, Uber Pidagogik, 442: »Wildheit

istdie Unabhingigkeitvon Gesetzen.
Disciplin unterwirft den Menschen
den Gesetzen der Menschheit, und
fangt an, ihm den Zwang der Geset-
ze filhlen zu lassen. Dieses muf} aber
frithe geschehen. So schickt man z. E.
Kinder Anfangs in die Schule, nicht
schon in der Absicht, damit sie dort
etwas lernen sollen, sondern damit
sie sich daran gew6hnen mogen, still
zu sitzen, und punktlich das zu be-
obachten, was ihnen vorgeschrieben
wird, damit sie nicht in Zukunft, je-
den ihrer Einfille wiirklich auch und
augenblicklich in Ausiibung bringen
mogen.«

[z3] vgl. ebd.

@Vgl. Freud, Das Interesse, 419f. [Mir

scheint, hier folgt Tupinamb4 einer
langen, vor allem mit dem Namen
Siegfried Bernfeld verbundenen Tra-
dition, die Freuds Denken padago-
gisch fruchtbar machen will. Zu ei-
ner Kritik dieser Tradition und einer
alternativen Vorgehensweise siehe
die jingst erschienene, exzellente
Dissertation von Marianne Dolderer,
Die Liebe zum Kind. Generationale Be-
ziehungen im Spannungsfeld von struk-
turaler Psychoanalyse, Pidagogik und
Geschlechtertheorie, Bielefeld 2022,
Transcript, z.B. 31ff., 46ff., 142ff. etc,,
sowie meine eigene kinftig erschei-
nende Dissertation. Im hier nicht
enthaltenen letzten Teil des Artikels
von Tupinambd wird ebenfalls eine

81



alternative Vorgehensweise vorge-
stellt. —A.d. U/]

El Ranciere, Der unwissende Lehrmeister,

155.

@ Freire, Pddagogik, 108.

Ialch habe hier den von Tupinamba

verwendeten Begriff Lacans/Jacques-
Alain Millers »suture« mit »Naht-
stelle« iibersetzt, analog zur Uber-
setzung, die Nikolaus G. Schneider
fur den Begriff verwendet, vgl. dazu
schon den Buchtitel von Slavoj Zizek,

Die Furcht vor echten Trinen. Krzysztof

Kieslowski und die »Nahtstelle«, Ber-
lin 2001, Volk & Welt (engl. Orig. The
Fright of Real Tears: Krzysztof Kieslow-
ski Between Theory and Post-Theory,
London 2001, British Film Institu-
te). Eine Mitschrift der mittlerwei-
le zum lacanianischen Klassiker ge-
wordenen Prisentation von Miller in
Lacans Seminar von 1965 wurde ver-
offentlicht als La suture. Eléments de

foucault.questcequeLesLumieres.fr
[letzter Aufruf am 22.6.2023]; und
Gilles Deleuze und Félix Guattaris
Kritik an Freud in Anti-Odipus. Ka-
pitalismus und Schizophrenie I, ibers.
v. Bernd Schwibs, Frankfurt/M. 1977,
Suhrkamp [frz. Anti-Edipe. Capita-
lisme et schizophrénie I, Paris 1972, Mi-
nuit].

lﬂ Ranciere, Der unwissende Lehrmeister,

123.

Ebd.

Ebd., 155.

Maurice Merleau-Ponty, Die >Institu-

tion< in der personalen und dffentlichen
Geschichte [1955],in ders., Vorlesungen
I, ibers. v. Alexandre Métraux, Berlin
1973, De Gruyter, 74—77: 75 [frz. Orig.
L’>instution< dans Uhistoire personnelle
et publique, in ders., Resumés de cours,
Paris 1968, Gallimard].

la logique du signifiant, in Cahiers pour Ia Jacques Ranciere, Kommunisten oh-

Panalyse, 1 (1966), 37—49, online z.B.
hier: http://cahiers.kingston.ac.uk
/pdf/cpai.3.miller.pdf [letzter Aufruf
am 22.6.2023]. (A.d.U.)

Beispiele dieser Kritik sind reichlich

vorhanden, hier sei nur auf die zwei
berihmtesten verwiesen: Michel
Foucaults Kritik an Kant in seinem
Text Was ist Aufkldrung?, vgl. Eva Erd-

ne Kommunismus? [2009], Ubers. v.
Harald Etzbach, in Slavoj ZiZek, Cos-
tas Douzinas (Hg.), Die Idee des Kom-
munismus. Band I, Hamburg 2012,
Laika, 205-216: 210 [engl. Orig. Com-
munists without Communism?, in
Zizek, Douzinas (Hg.), The Idea of
Communism, London 2010, Verso,
167-177].

mann, Rainer Forst, Axel Honneth Ebd., 212.

(Hg.), Ethos der Moderne. Foucaults
Kritik der Aufkldrung, Frankfurt a. M.
1990, Campus, 35-54; 1984 erschien
zum ersten Mal die franzosische
und englische Version, die franzo-
sische in Le Magazine littéraire, Nr.
207, die englische im Foucault Rea-
der, hg. v. Paul Rabinow, New York,
Pantheon. Das Original findet sich
auch in den von Daniel Defert und
Frangois Ewald herausgegebenen
Dits et Ecrits, 4 Bde., Paris 1994, Galli-
mard, IV: 562-578, sowie online hier:
https://foucault.info/documents/

82

Ia Schon die Gleichsetzung von Sprach-

und Werkzeuggebrauch wire tat-
sachlich und besonders fiir eine sich
emanzipatorisch verstehende Bil-
dungstheorie erkldrungsbedurftig,
geht sie doch auf die aristotelische
Vorstellung des organon zurtck, die
durch den Strukturalismus in arge
Bedridngnis gerit, sieche dazu etwa
Samo TomsS$i¢, The Capitalist Uncon-
scious: Marx and Lacan, London 2015,
Verso, 18, 40. Tupinambd kommt via
Lacan und Milner zu einem #hnli-


http://cahiers.kingston.ac.uk/pdf/cpa1.3.miller.pdf
http://cahiers.kingston.ac.uk/pdf/cpa1.3.miller.pdf
https://foucault.info/documents/foucault.questcequeLesLumieres.fr
https://foucault.info/documents/foucault.questcequeLesLumieres.fr

chen Schluss, siehe das Ende des Ar- choanalyse [1953], in ders., Schriften, I:

tikels hier. (A.d.U.) 278-381: 352.

IE Peter Hallward, Jacques Ranciére and @]ean-claude Milner, Das helle Werk.
the Subversion of Mastery, in Para- Lacan, die Wissenschaft, die Philoso-
graph, 28:1 (2005), 26—45: 41 [Uber-  phie, iibers. v. Regina Karl und Anouk
setzungJ.B.]. Luhn, Wien 2014, Turia + Kant, 203

[frz. Orig. L'ceuvre claire. Lacan, la sci-
Ia Ranciére, Der unwissende Lehrmeister, ence, la philosophie, Paris 1995, Seuil].
76.
Im Original beginnt an dieser Stelle
]acques Lacan, Funktion und Feld des  der letzte Teil des Artikels unter dem
Sprechens und der Sprache in der Psy- Titel »Zizek und Bildung«. (A.d.U.)

83






Schule, Begehren, Gesetz

Beat Manz

Fiir Francis Imbert

Einleitung

1958 schlug der franzdsische Psychiater und Psychoanalytiker
Jean Oury (1924—2014) fir die Schulpidagogik, die von seinem
Bruder Fernand (1920-1998) geprigt worden war, den Namen
»Institutionelle Padagogik« vor. Dieser Name, der sich nach
dem Ausschluss Fernands aus der Freinet-Bewegung nach 1961
durchsetzte, verweist auf drei Bedeutungen:

e auf die vom Psychiater und Psychoanalytiker Francois
Tosquelles (1912-1994) und Jean Oury gegriindete »Institu-
tionelle Psychotherapie«, eine Reformbewegung innerhalb
der franzosischen stationéren Psychiatrie, die diese nachhal-
tig verdnderte;

o auf die durch die Lehrkraft mit den Schulerinnen und Schi-
lern festgelegten Regeln des Zusammenlebens und der Or-
ganisation der Arbeit in der Schulklasse. Alle »Einrichtun-
geng, die ein friedliches Zusammensein garantieren und ein
konzentriertes Arbeiten in der Klasse ermdglichen, das meis-
tens in kleinen Gruppen erfolgt, werden »Institutionen« ge-
nannt;2

o aufdie Pddagogikin der Institution »Schule«. Diese wird kri-
tisch, inihrer Abhangigkeit von der herrschenden Politik und
Wirtschaft eines Landes betrachtet. Die Institutionelle Pad-
agogik versucht, innerhalb der von Schulgesetz und Schul-
behorde bestimmten schulischen Rahmenbedingungen ei-
nen Gestaltungsraum einzurichten, in dem jeder Schiler und

85



jede Schilerin, aber auch die Lehrkraft ein Recht auf freie
Meinungsaufierung erhalten und seine oder ihre Subjektivi-
tat und Kreativitat zum Tragen und Entfalten bringen durfen
und koénnen. Sie antwortet auf die Krise der Schule und den
Schwund der Autoritit der Lehrkraft in einer durch schnel-
len Wﬁqdel und soziale Verwerfungen gezeichneten Gesell-
schaft!

1. Die »Institutionen« der Institutionellen
Pidagogik

Zu den »Institutionen« zahlen:

¢ Die Handdruckerei mit der Herstellung einer Klassenzeitung
mit von den Schiiler/innen verfassten Texten und Illustratio-
nen.

¢ Die Korrespondenz der Klasse mit einer Partnerklasse (ein-
zelne Schiiler/innen schreiben einzelnen Schiler/innen, es
werden aber auch Klassenbriefe und die Klassenzeitungen
ausgetauscht usw.).

e Der Lehrausgang mit der Herstellung eines Albums, das je-
nen dokumentiert.

o Die Amter, d.h. Aufgaben, mit denen jeder Schiiler und je-
de Schiilerin etwas fiir die Gemeinschaft der Klasse tut (Tafel
putzen, Arbeitsblatter verteilen, Zimmer liften usw.).

¢ Die Lernkarteien und die Bibliothek zum selbstindigen Ler-
nen und Lesen.

o Der Klassenrat, in dem die Arbeiten geplant, organisiert und
besprochen, aber auch die Konflikte verhandelt werden, die
dabei auftreten.

o Die Gesprichszeit des »Was gibt’s Neues?«, in der die Schii-
lerinnen und Schiler tiber das berichten konnen, was sie zur
Zeit beschiftigt — auch iiber Konflikte, die sie von zuhause in
die Schule tragen.

Diese Aufzidhlung ist nicht abschliefRend. Es kénnen immer
wieder neue Institutionen erfunden werden, wenn nétig.

86



Wer sich mit der Freinet-Padagogik auskennt, wird feststellen,
dass es diese Institutionen bereits bei Célestin Freinet (1896—
1966) gibt. Fernand Oury hatte 1949 einen Ferienkurs bei Freinet
in Cannes besucht und dabei die Nitzlichkeit aller dieser »Tech-
niken« erfasst (so heiffen die Institutionen bei Freinet). Er wird
Mitglied des Vereins der Freinet-Padagogen (ICEM). Seine Auf-
gabe wird sein, die Techniken unter den erschwerten Bedingun-
gen in seiner Klasse einer groflen Stadtschule in Nanterre ein-
zuftihren. Damit er eine Klasse langere Zeit, d.h. fir mehr als
ein Schuljahr, fihren darf, entscheidet er sich, eine Sonderschul-
klasse zu ibernehmen.

Zum Bruch mit Freinet kommt es 1961, weil dieser um seinen
Einflussin seiner Vereinigung (ICEM) firchtet. Esést Freinet, der
Oury und seine stadtischen Kollegen ausschlief3t!

1967 erscheint das Grindungsbuch der Institutionellen Pad-
agogik, Vers une pédagogie institutionnelle?, geschrieben von
Fernand Oury und einer venezolanischen Psychologin, Aida
Vasquez (1937—2015), die den Lehrer in der theoretischen Be-
grindung und der Darstellung der taglichen Schulpraxis unter-
stltzt. Frangoise Dolto steuert das Vorwort bei.

Nach Oury sind es drei Bereiche, die es im Unterricht zu beach-
ten gilt!

e Die Produktion (z.B. eines Textes, einer Klassenzeitung
usw.): Die Art der Produktion entscheidet tber die Orga-
nisation der Klasse. Das Drucken eines Textes z.B. bendtigt
mehrere Schiiler/innen, die einander helfen.

e Die Gruppe: Meistens arbeitet die Klasse in Untergruppen
mit einem/einer Hauptverantwortlichen fir eine Tétigkeit.
Diese/r zeigt den anderen Mitschiiler/innen, wie man die
Druckerei bedient, einen Linolschnitt macht usw.

Das istvielleicht das Charakteristische der Institutionel-
len Padagogik: zu versuchen, die stindigen Handlungen
und Interventionen des Lehrers durch ein System von
Aktivitaten, durch verschiedene vermittelnde Institutio-
nen zu ersetzen, die eine dauerhafte gegenseitige Ver-
pflichtung zum Austausch innerhalb und auerhalb der
Gruppe sicherstellen!

87



Diese Gruppenorganisation der Klasse bedeutet die Abkehr vom
herkémmlichen (Frontal-)Unterricht.

— Das Unbewusste: Oury, der eine Analyse bei Lacan gemacht
hat, weif}, dass das Unbewusste vor dem Klassenzimmer nicht
Halt macht. Die Kinder iibertragen ihr Begehren auf die Lehrper-
son und auf die anderen Kinder der Klasse. Sie bringen aber auch
erlebte Konflikte und Angste, die sie in ihrer Familie oder un-
ter Kameraden des Quartiers erworben haben, mit in die Schule
und mussen eine Gelegenheit finden, tiber sie zu sprechen. Dazu
dient die Redezeit »Was gibt es Neues?«.

Was unterscheidet die Institutionelle von der Freinet-
Padagogik? So wenig, dass Fernand Oury sich einige Jahre nach
dem Tod Freinets der ICEM wieder anschlie’t (1979).

Er erfindet zwei Institutionen, die es bei Freinet noch nicht
gibt:

¢ Die Kompetenzen-Einstufung nach den Farben der Judogiir-
tel. Sie zeigt an, wie weit es ein Kind in der Beherrschung ei-
ner Kulturtechnik und im Sozialverhalten gebracht hat.

o Das »innere Geld«: Besondere Verdienste bei der Arbeit wer-
den mit Papiergeld belohnt, bei Vergehen gegen die Klassen-
regeln missen die Schiiler/innen eine Busse daraus bezahlen.
Ein Markt mit kleinen Dingen, die mit dem Klassengeld er-
worben werden konnen, belohnt den Fleif3.

Bereits Freinet war es ein Anliegen, dass die Schiiler/innen ler-
nen, sich frei mitzuteilen. Er wollte, dass die Schule selbstandig
denkende und handelnde, den Autoritéten gegeaﬁber selbstbe-
wusst auftretende junge Menschen heranbildet!

Oury geht so weit, dass er die Autoritét des Lehrers unter das
Gesamt der mit den Schiiler/innen erarbeiteten Regeln stellt. Er
nennt dieses »Gesetz« (wegen seiner allgemeinen Verbindlich-
keit):

Der Lehrer ist in einer organisierten Klasse [..] nicht
mehr das Gesetz, er macht es mit den Schiiler/innen,
und wie diese, wendet er es an und ist ihm unterworfen,
schaut, dass es respektiert wird und muss im Klassenrat
Rechenschaft dartiber ablegen, wenn er es selber einmal
verletzt. Zum Erstaunen einiger kommt es vor, dass er
bestraft wird. Er muss sich entschuldigen.

88



Eine solche Gesetzesregel ist z.B., keine Mitschiilerin, keinen
Mitschiiler zu verspotten.

Freinet hatte erkannt, wie wichtig es ist, dass die Lehrkraf-
te Uiber ihre Erfahrungen mit anderen Kolleg/innen reden kon-
nen. Daher griindete er einen Verein fiir den Austausch mit sei-
nen Anhinger/innen und fir ihre Weiterbildung (CEL, spiter
ICEM)!

Die Lehrkrifte der Institutionellen Padagogik sind ebenfalls
in Arbeitsgruppen organisiert, manchmal unter sich, manchmal
mit einem Supervisor oder einer Supervisorin. Uber ihre Erfah-
rungen mit einzelnen Schiiler/innen schreiben sie Fallberichte,
sog. »Monografien«. Diese dienen dem Verstindnis dessen, was
die Entwicklung eines Schilers oder einer Schiilerin behindert
oder fordert. Sie bilden einen wesentlichen Beitrag zur padago-
gischen Forschung.

2. Der Beitrag von Francis Imbert zur
Institutionellen Pddagogik

Francis Imbert war als Philosophie-Professor am Institut fir
Lehrer/innenausbildung in Paris-Créteil tatig. Er war Psycho-
analytiker und machte eine Ausbildung fiir die Moderation von
Balintgruppen. Mit einigen Lehrer/innen griindete er in Seine-
Saint-Denis eine Arbeitsgruppe, GRPI (»Groupe de recherche en
pédagogie institutionnelle«, »Forschungsgruppe Institutionel-
le Padagogik«). In ihr wurden Einzelfallstudien tiber schwieri-
ge Unterrichtssituationen vorgetragen, besprochen und aufge-
schrieben. In vier Biichern kommentiert Imbert die von der Ar-
beitsgruppe verfassten und gemeinsam analysierten nogra—
fien. Er beruft sich dabei auf die Psychoanalyse Lacans!
In einem Artikel zur Geschichte der Gruppe GRPI schreibt er:

Meine Begegnung mit der Institutionellen Piddagogik
fand durch Zufall statt, wiahrend der groflen Ferien im
Jahr 1971, alsich in einer Buchhandlung in Narbonne das
Grundungswerk von Aida Vasquez und Fernand Oury
entdeckte, Vers une pédagogie institutionnelle, das im sel-
ben Jahr bei Frangois Maspéro veréffentlicht worden
war. Ich fiel in dieses Buch und kam nicht mehr heraus...
Ich war schon in die Schriften von Lacan gefallen und

89



kam nicht mehr heraus... Und siehe da, zwijschen diesen
Texten 6ffneten sich seltsame Durchgénge™

Bereits Fernand Oury und Aida Vasquez versuchten in ihren
beiden gemeinsam verfassten Bichern darzulegen, inwieweit
psychoanalytisile Begriffe die Erfolge der neuen Piddagogik er-
klaren kénnen! Wir finden sogar einige wenige Verweise auf
Lacan. Oury gestehtjedoch, dass ﬁ die Psychoanalyse Lacans fir
Lehrkrafte als unzugénglich halt!

Es ist Imbert vorbehalten, in systematischer Weise die Lacan-
sche Psychoanalyse fiir die Erklarung der Verinderungen der
Kinder in den institutionellen Klassen herbeizuziehen.

Seinen Ausgang nimmt er bei den Institutionen. Das Charak-
teristikum derselben ist, zwischen verschiedenen Ansprichen
gemaf einer im Vornherein vereinbarten Regel (»Gesetz«) zu
vermitteln. Imbert zieht die in einem borroméiischen Knoten ge-
knupften symbolischen, imaginiren und realen Dimensionen
der Theorie Lacans herbei, um zu erklidren, was mit den Kin-
dern durch die Begegnung mit den Institutionen geschieht: Wa-
ren sie vorher in rivalisierenden Beziehungen mit anderen ver-
strickt, das heifSt mit dem Bild einer ihnen Totalitat und Herr-
schaft versprechenden Vater-Imago identifiziert und somit ge-
reizt und aggressiv, wenn etwas nicht gelang, oder waren sie
unbeteiligt am Unterricht, weil sie fusionell an eine archaische
Mutter-Imago gebunden waren und somit einer passiven Trieb-
haftigkeit ausgesetzt, so konnen sie sich nun mit Hilfe der das
Gesetz vermittelnden Institutionen von diesen unheilvollen Fi-
xierungen 16sen und neue Bindungen an die Klassenkameraden
eingehen. Die gemeinsame Aufgabe »trianguliert« die Zweier-
beziehung (den Wirkungsbereich des Imaginiren) der Kinder
untereinander, richtet diese auf ein Drittes aus, z.B. einen Text
zu schreiben, was das eigene Begehren mobilisiert und schop-
ferische Krafte freisetzt. Der Text wird von der Klassengruppe
beurteilt. Diese entscheidet dariiber, ob er in die Klassenzeitung
aufgenommen wird.

Am besten lasst sich die erkldrende Arbeit Imberts und seiner
GRPI anhand einiger der zahlreichen »Monografien« darstellen,
der Erlebnisberichte von schwierigen Situationen, deren Analy-
se unbewusster Vorgiange und der Auflosung der Konflikte.

90



Catherine macht ein dreiwdchiges Ausbildungspraktikum als
Klassenlehrerin in einer 4. Klasse der Grundschule. Schon vor
Antritt ihrer Stelle wurde sie vor Gaél gewarnt, einem Knaben,
der stehle und liige, arrogant sei und dumm. Bereits am ersten
Tag ihres Praktikums stellt sie fest, dass der Junge tatsichlich
schwierig ist: Er spricht dauernd, hat seine Sachen nicht dabei,
spielt mit Kugeln in der Klasse, obwohl er arbeiten sollte usw.
Die Lehrerin muss ihn dauern ermahnen. Doch der Aufruf sei-
nes Namens hilft nur fr kurze Zeit. Dann beginnt er wieder zu
schwatzen, als ob die Lehrerin nicht da wire. Am zweiten Tag
nimmt sie sich vor, entschlossen zu bleiben und eine Losung zu
finden. Nach der ersten Provokation schreibt sie seinen Namen
an die Tafel und setzt sich wieder hin. Zwei Kinder fragen, was
das zu bedeuten habe, ob das heifle, dass Gaél bestraft werde.
Die Lehrerin bleibt stumm. Sie weifd selber nicht, was sie mit
dem Namen an der Tafel anfangen soll. Aber auch fiir den Jun-
gen hat der angeschriebene Name eine geradezu verbliffende
Wirkung. Er beginnt, die ihm aufgetragene Ubung in sein Heft zu
schreiben. Er strengt sich an, verbessert selbstindig einen Feh-
ler, der ihm unterlaufen ist, halt bis am Ende durch und zeigt
der Lehrerin die beendete Aufgabe. Die Lehrerin bewertet die L6-
sung mit »Sehr gut«, was sie auch verdient. Gaél sagt, eine so gu-
te Note habe er noch nie erhalten. Ob er sie seiner Mutter zeigen
durfe? Wihrend der restlichen Zeit des Praktikums ist er zwar
kein Vorbild an Disziplin, aber er ist auflerordentlich fleiflig. Die
Lehrerin gibt zu, dass sie nicht wisse, wie es zu dieser Verin-
derung kam. Sie meint, dass weniger der angeschriebene Name
den Wechsel Vollzo%gi habe als der in diesem Moment mit ihm
ausgetauschte Blick!

Wie Imbertin seiner Analyse zeigt, hat der Name an der Wand-
tafel etwas erdffnet, das bisher verschlossen war:

...er bezeichnet das Andere des Bildes, den Zug des Un-
terschieds. [...] Anders als das Wort, das wie ein Spie-
gel wirkt, 1asst dieser Zug nichts erstarren, weder formt
noch deformiert er [das Subjekt]. Er ist reine Wirkung
des Schnitts, der Trennung; der Zug wirkt als das, was
Gaél stoppt: »Da steigst ﬁu aus der narzisstischen Ma-
nege heraus. Da bist du.«

91



An dieser Stelle zitiert Imbert Lacan, der im Seminar Gber die
Identifizierung sagt: »Die Namensnennung [...] ist das, was die
Geburt des Subjekts interessiert, das Subjekt ist das, was sich
benennt.«® Gaél war an ein Bild fixiert, das Bild eines frechen,
impulsiven, an keine Ordnung gebundenen Kindes. Der Name
an der Tafel hat dieses Bild durchléchert und Gaél erlaubt, sich
von ihm zu l6sen. »Die Inschrift des Namens hat die Inschrift ei-
nes Dritten und die symbolische Vermittlung mobilisiert, hat ei-
nen Symbolisierungsprozess ausgelost; das Gesetz wurde in die Pra-
xis umgesetzt. :ﬂ

Imbert nennt ein Kind ohne Bindung zu den anderen ein
»Bolid-Kind«, von »bolos«, griechisch fir » Geschoss«. Im Wort
»Symbol« findet sich dieses »bolos« wieder, als gebundener Be-
standteil eines Symbols. Ein Symbol war urspriingliche ein Er-
kennungszeichen, z.B. eine Tonscherbe, die man in zwei Teile
zerbrach. Die beiden urspringlichen Besitzer und deren Kinder
konnten sich als einander zugehdrig beweisen, indem sie die
Teile passgenau ineinanderfiigten. Wenn die Bestandteile der
symbolischen Ordnung nach Lacan Signifikanten sind, mit der
Definitionsformel: Ein Signifikant ist, was ein Subjekt fir einen
anderen Signifikanten reprisentiert, so erkennen wir, dass die
Subjekte nur uber Signifikanten an andere Subjekte derselben
Sprachgemeinschaft gebunden sind, so wie die beiden Trer
der Tonscherben einander in Freundschaft ergeben bleiben 18

Der Name, als ein solcher Signifikant, der das Subjekt Gaél fur
die anderen Signifikanten reprasentiert, an die Wandtafel ge-
schrieben, zeigte allen anderen der Klasse, dass Gaél zuihnen ge-
hort. Er ist einer unter anderen. Auch er soll daher arbeiten wie
die anderen und diese nicht stdren bei der gemeinsamen Arbeit.

Das Gesetz, »nomos«, in dem das Wort »Name« erkennbar
ist, bindet durch die sprachliche Vermittlung, durch die sprach-
lichen Symbole die Menschen in eine Gemeinschaft (Familie,
Klasse) ein. Das ist das, was mit Gaél, einem anfinglichen Bolid-
Kind, geschehen ist.

Wie wichtig es ist, diese Orientierung am Gesetz zu suchen
und dieses ins Werk zu setzen, zeigt Imbert durch seine Analy-
se der Schule in der modernen Gesellschaft auf, die sich von ei-
nem repressiven System zu Beginn des letzten Jahrhunderts zu
einer »Schule ohne Gesetz« entwickelt hat. Er folgt hierin Fer-

92



nand Oury, der Giber die Schule seiner jungeren Jahre, die er »Ka-
sernenschule« nannte, sagte: »Stupide Reglementierungen sind
an die Stelle des Gesetzes getreten.,. Die Schiiler waren einge-
zwingt, eingespannt, bewahrt [...].«® Die aktuelle Wirklichkeit
der Schule ist eine andere gewor: »..hier sind sie nun befreit,
sich selber tiberlassen, verloren.«2

Ohne Gesetz aber fehlt den Heranwachsenden jede Orien-
tierung. Daher muss es iber Gespriche, iber die Schrift, tiber
die gemeinsam erarbeiteten Regeln, die Grenzen setzen, kurz,
uber die symbolische Dimension in der Klasse eingefiihrt werden:
»Das, was mit der symbolischen Dimension, der Begrindung
des Menschlichen, eingeftihrt wird, ist jene der Beziehung, des
Paktes, der Konvention, der Verpflichtung zum Austausch, des Ver-
bots des Geschosses, des totalitdren, ungeteilten und todbringen-
den Ichs.<

3. Die Besprechung in der Gruppe

Wenn man die ersten Monografien von Oury und Vasquez mitje-
nenvon Francis Imbert und der GRPIvergleicht, merkt man, dass
sie mehreren Absichten dienen kénnen. Nach Oury sollen sie er-
klaren, was in der Klasse ablauft. Sie sollen den Nachweis der
Wirksamkeit der Institutionellen Pidagogik auf die Entwick-
lung einzelner Schiilerinnen und Schiler erbringen.

In den Monografien bei Imbert und der GRPI kommt noch et-
was anderes dazu: Die Lehrkraft, die eine konflikthafte Situati-
on mit einem Kind beschreibt, ist oft emotional in die Situation
verstrickt. Indem sie sie darstellt und mit den anderen durchar-
beitet, wird es ihr méglich, die eigene Ubertragung und Gegen-
uUbertragung zu erkennen und zu verandern.

Ein Beispiel: Martine hat Pausenaufsicht mit ihrer Kollegin
Marie. Sie beobachtet, wie diese einen Schiler, Pierre, der einer
Schiilerin einen Fuftritt gegeben hat, aufier sich vor Wut zusam-
menstaucht. Nachdem der Knabe weggegangen ist, kommt Mar-
tine mit ihr ins Gespriach. Marie gesteht, dass sie nicht wisse,
warum dieser Schiiler sie so wiitend mache, warum sie ihn so-
sehr verabscheue. Martine entgegnet, vielleicht erinnere er sie
an jemand, den sie nicht mége. Am anderen Tag berichtet Marie
ihrer Kollegin, ihre Worte seien ihr nachgegangen. Sie habe ge-
merkt, dass Pierre sie an einen Nachbarjungen erinnere, der ihr

93



das Leben schwer machte, als sie eine kleine Schiilerin war. Seit
sie diese Erinnerung ihrer Kollegin erzahlen konnte, verdndert
sich Maries Verhéltnis zu Pierre. Dieser beruhigt sich zusehends.
Martine merkt nun ihrerseits, warum sie das Verhalten ihrer Kol-
legin beschiftigt und nachdenklich gemacht hat. In ihrer Schul-
zeit fiithlte sie sich von einer Mitschiilerin, Julie, in besonderer
Weise angezogen. Die Kameradin, zu der sie kein besonders en-
ges Verhiltnis hatte, 16ste in ihr ein Gefiihl der Fursorglichkeit
und das Verlangen, sie zu beschttzen, aus. Das konnte sie sich
nicht erklaren. Jahre spiter, bei einem Treffen mit ihrer Schwes-
ter, die eine schwierigere Kindheit und Jugend erlebt hatte als sie
selber, fiel ihr plétzlich ihre Ahnlichkeit mit der kleinen Schulka-
meradin auf. de haben aufgrund einer Zahnfehlstellung das-
selbe Licheln3 Martine hatte das Gefiihl, ihre Schwester be-
schiitzen zu sollen, auf Julie Uibertragen. Indem sie erkannte,
worin sich die Mitschiilerin und ihre Schwester gleichen, erfass-
te sie das besondere Licheln als »einzigen Zugx, als einziges ge-
meinsames Merkmal der beiden Erinnerungsbilder und konnte
diese nun auseinanderhalten. Somit wurde das ritselhafte Ge-
fuhl der Fursorglichkeit als Effekt einer unbewussten Verdich-
tung und Verschiebung verstandlich.

4. »Was gibt es Neues?«

Diese Redezeit stehtin der institutionellen Klasse all jenen offen,
die etwas auf dem Herzen haben. Oft helfen sich die Kinder ge-
genseitig, z.B. indem sie einander das Gesetz in Erinnerung ru-
fen.

Marie-Reine ist Kindergirtnerin einer Schule in einem Vorort
in Paris mit hohem Ausléanderanteil und grofien sozialen Proble-
men. Der finf Jahre alte Malik, ein schiichterner Bub, sagt, nach-
dem er zuerst kaum vernehmbar etwas gemurmelt hat: »Ges-
tern bin ich mit meiner grof3en Schwester und ihrer Kollegin im
Carrefour [ein Laden, B.M.] Dinge stehlen gegangen. Wir sind
sehr schnell davongelaufen, niemand hat uns erwischt!<

Zuerst bleibt die Klasse still. Dann geht ein Sturm der Entris-
tung los. Die Lehrerin muss schauen, dass ein Kind nach dem
anderen spricht. Nachdem einige Malik gesagt haben, dass der
Diebstahl in Liden verboten sei, dass er bestraft werden konnte,
wenn man ihn erwischt, meint Rachid, eigentlich sei der Dieb-

94



stahl die Schuld der Schwester Maliks. SchlieRlich sei sie alter
als er. Malik solle ihr sagen, dass stehlen verboten sei. Dieser
verspricht, das zu tun. Am spéteren Nachmittag erscheint die elf
Jahre alte Schwester bei Marie-Reine und fragt sie, ob es stimme,
dass ihr kleiner Bruder vom Diebstahl erzdhlt habe. Die Lehre-
rin sagt, sie dirfe ihr diese Frage nicht beantworten, weil diese
Gespriche vertraulich seien. Sie kénne ihr nur raten, nichts Un-
uberlegtes zu tun. »Einverstanden, sagt das Méadchen, tber-
rascht dariber, dass die Lehrerin sie nicht gescholten hat. Sie
nimmt ihren kleinen Bruder an der Hand und geht.

Einige Tage spiter erzdhlt Malik der Klasse, dass er im Bett
seines alteren Bruders schlafe. Auch darauf reagieren die Kinder
emport: Er habe sein eigenes Bett. Der dltere Bruder seinicht sein
Kumpel. Dieser habe seine eigenen Freunde und Malik ebenfalls.
Auch diese Ermahnungen zeigen Wirkung. Malik berichtet eine
Woche spiter, dass er nicht mehr im Bett seines Bruders schla-
fe, sondern in seinem eigenen. Sein Bruder sei nicht mehr sein
Kumpel.

5. Die Monografien als Beitrag zur
padagogischen Forschung

Von solchen aus der téglichen Praxis gegriffenen Monografien
und ihren erkliarenden Einordnungen mit Hilfe der psychoana-
lytischen Theorie leben die Biicher von Imbert und der GRPI.
Sie orientieren sich am wissenschaftlichen Paradigma des »kli-
nischen Ansatzes« in der Sozialforschung, bei welchem dem
Bericht er die Entwicklung Einzelner eine Schliisselrolle zu-
kommt?2

ElVgl. Pierre Delion, La psychothérapie ElVgl. Francis Imbert, Un itinéraire
institutionnelle: d’ou vient-elle et ot va- en pédagogie institutionnelle, Nimes
t-elle?, in Empan, 96 (2014), 104—112 2018, Champ social, und Gabriele
https://doi.org/10.3917/empa.og6  Weigand, Erziehung trotz Institutio-
.0104; ders., Oury, donc. Questions de ~ nen? Die pédagogie institutionnelle in
psychiatrie, Toulouse 2022, Erés. Frankreich, Wirzburg 1983, Konigs-

hausen & Neumann.

Vgl. Francis Imbert, Vocabulaire pour

la Pédagogie Institutionnelle, Vigneux ElVgl. Claude Mouchet, Raymond
2010, Matrice. Bénévent, Von Freinet zu Freud: Die

institutionelle Pddagogik von Fernand

95


https://doi.org/10.3917/empa.096.0104
https://doi.org/10.3917/empa.096.0104

Oury, Ubers. v. Renate Kock, Erdmu- Philippe Meirieu, Jacques Pain (Hg.),

the Mouchet unter Mitwirk. v. Clau- La pédagogie institutionnelle de Fer-
de Mouchet, Frankfurt a.M. 2015,  nand Oury, Vigneux 2009, Matrice,
Peter Lang, 93—112. 165—170: 168.

El Vgl. Isabelle Robin, L’entrée dans la Loi @ Vgl. Imbert/GRPI, Médiations, institu-
dans une classe de maternelle. Comment  tions et loi, 33—34-.
poser des limites qui structurent a I'dge
de l'opposition, Niedernhausen 2013, Ebd,, 35.

Editions RoPi.
i Ebd., 35, Fn. 1.
ElFernand Oury, Aida Vasquez, Vers

une pédagogie institutionnelle?, Vi- Ebd., 35, kursiv im Original.
gneux 1967, Matrice, 248 (alle fran-

z8sischen Text.stq.a.llen in diesem Arti- [,8] vgl. Imbert, GRPI, Médiations, institu-
kel sind von mir iibersetzt, B. M.). tions et loi, 21—22.

HVgl. Martine Boncourt, Martine Francis Imbert, »Bolid-Kinder« und
Legay, La pédagogie Freinet en élémen- — die Arbeit des Pidagogen, in Jahr-
taire. Comment faire?, Paris 2019, ESF buch fiir psychoanalytische Pidagogik,
Sciences humaines. 9 (1998), 121-137: 122.

Fernand Oury, Aida Vasquez, De la[, ] ppq
classe coopérative a la pédagogie insti- ’
tutionnelle, 2 Bde, Paris 1971, Maspé- Francis Imbert, GRPI, Vivre ensemble,
10, I: 165-166; Francis Imbert, GRP], un enjeu pour I'école, Paris 19977, ESF
La pédagogie institutionnelle — pour  Sciences humaines, 32, kursivim Ori-
quoi? pour qui?, Vigneux 2004, Matri- ginal.
ce,9,Fn. 1.
Vgl. Arnaud Dubois, Histoires de la pé-
ElVgl. Renate Kock, Célestin Freinet: — dagogie institutionnelle. Les monogra-
Kindheit und Utopie, Bad Heilbrunn  phies, Nimes 2019, Champ social.
2006, Klinkhardt.
. o Vgl.  Francis  Imbert,  GRP],
Vgl. Francis Imbert, GRPI, Médiations, " [’inconscient dans la classe, Paris 1996,
institutions et loi dans la classe, Paris  ESF Sciences humaines. 162—166.
1994, ESF Sciences humaines; dies., ’
L’inconscient dans la classe, Paris 1996, Imbert, GRPI, Vivre ensemble, 126.
ESF Sciences humaines; dies., Vivre
ensemble, un enjeu pour Iécole, Paris Vgl. Mireille Cifali, Jécris le quotidi-
1997, ESF Sciences humaines; dies., ~ en, in Cahiers pédagogiques, 331 (1995),

La pédagogie institutionnelle. 56—58 (auch auf der Homepage der
Autorin: https://mireillecifali

Francis Imbert, Un itinéraire en pé- ch/Articles_(1976-1996)_fil
dagogie institutionnelle, Nimes 2018,  bs/quotidien.pdf [letzter Aufruf
Champ social, 7. am 14.3.2025)); dies., Florence Giust-

) . Desprairies (Hg.), De la clinique. Un
Vgl. Oury, Vasquez, Vers la pédagogie;  engagement pour la formation et la re-
dies. De la classe. cherche, Bruxelles 2006, De Boeck et

Larcier.
Vgl. Fernand Oury, Passeport pour

Pavenir [1988], in Lucien Martin,

96


https://mireillecifali.ch/Articles_(1976-1996)_files/quotidien.pdf
https://mireillecifali.ch/Articles_(1976-1996)_files/quotidien.pdf
https://mireillecifali.ch/Articles_(1976-1996)_files/quotidien.pdf

Wo ist der Klassenfeind?
Ein filmanalytischer Zugang zu einer

padagogischen Ethik des Realen

Jonas Borer

»Semiotics, not optics, is the science that
enlightens for us the structure of the vi-
sual domain. Because it alone is capable
of lending things sense, the signifier alone
makes vision possible. There is and can be
no brute vision, no vision totally indepen-
dent of language.«

»What is most deeply sought by desire in
the phantasy canot be given in the regis-
ter of the image.«

Rok Biceks slowenischer Film Klassenfeind kann als einer der
besten die gegenwirtige (padagogische) Ideologie beschrei-
benden Filme angesehen werden® Die Klassenlehrerin Nusa
(Masa Derganc) ist schwanger, ihre Vertretung, Robert Zupan
(Igor Samobor), ibernimmt die Klasse. Sofort nachdem er sei-
ne Deutschlektionen gestartet hat, gestaltet sich die Beziehung
zwischen Zupan und seinen Schiilerinnen und Schiilern schwie-
rig. Sabina (Dasa Cupevski), ein abgesehen von ihrem Kénnen
am Klavier unscheinbares Madchen, begeht Selbstmord, nach-
dem sie mit Zupan allein in einem Zimmer gesehen wurde.
Nachdem Zupan die Klasse informiert hat, wird er zu deren
Feind, dessen Opferung verlangt wird, um alle Probleme der
Klasse zu l6sen. Alle, die Schiilerinnen und Schiiler, die Rekto-
rin, die anderen Lehrpersonen, die Schulpsychologin scheinen
uberfordert mit der Situation. Eine Gruppe von Schiilerinnen
und Schiilern aus Zupans Klasse beginnt gegen diesen zu rebel-
lieren, nachdem er der Klasse nur wenig Zeit gegeben hat, um

97



Sabina zu trauern. Schliefdlich kommt es zum Handgemenge,
Zupan wird korperlich angegriffen. Am nachfolgenden Eltern-
abend wird klar, dass die Erwachsenen genauso iiberfordert mit
der Situation sind wie ihre Kinder. Zupan verteidigt den Angriff
seines Schiilers und kritisiert die Wortmeldungen der Eltern.
Am Ende des Schuljahrs hélt Zupan eine langere Rede vor seiner
Klasse. In der letzten Szene des Films ist die Klasse auf Klassen-
fahrt. Zupan ist nicht dabei. Sabinas Geist sucht diese letzten
Bilder des Films heim.

Wihrend der Lehrer John Keating (Robin Williams) in Peter
Weirs Der Club der toten Dichteﬁ seine Schiiler dazu auffordert
zu genieflen (sein Motto ist Carpe diem!) ™ steht Robert Zupan,
der Lehrer aus Klassenfeind, fiir eine andere Art Autoritit, in der
Jacques Lacans »ne pas céder sur son désir« und eine Ethik des
Triebs Begehren und Geniefien verkniipft.Carpe diem!) 2 Die Kas-
trationsangst, die Zupans symbolische Autoritit offensichtlich
auslost — der Hinweis auf Existenz jenseits der scheinbar au-
thentischen und damit ziemlich das Gegenteil des (perversen,
kastrationsverleugnenden) Genieflens, das Keating von seinen
Schiiler_innen fordert — ist etwas, das heutzutage kaum mehr
erscheint, und dies, obwohl Bildung lange undenkbar war oh-
ne diese, man denke nur an Hegel, bei dem Bildung ohne Ent-
fremdung undenkbar ist. Ohne die Gefahr zu verkennen, einer
phantasmatischen Konstruktion der Vergangenheit zu erliegen,
in der Kastration und Entfremdung (in groflerem Maf}) existiert
hitten, ist es vielleicht mdglich, einen Unterschied zwischen ei-
ner »Gesellschaft des Verbots« und einer »Gesellschaft des Ge-
niefens« zu kennzeichnen!Z Ob die Autorititsinstanz verbietet,
kastriert, droht—und gewiss damit das Begehren anstachelt, die
Phantasie eines durch Transgression erreichbaren Objekts tiber-
haupt erst genief}bar mach — oder ob diese direkt zum Genie-
fen auffordert und diesen Bereich direkt in die Realitét zu holen
meint, zeitigt Konsequenzen fiir den padagogischen Bereich.

Wenn sich heute in den Klassenzimmern viel mehr »Keatings«
als »Zupans« finden, beginnen sich die Konsequenzen dieses
padagogischen Stils langsam zu manifestieren. Trotzdem sind
die Gefahren einer Padagogik, die Genuss verlangt, noch we-
nig analysiert. Der Film Klassenfeind macht genau das. Als bil-
dungsphilosophischer Text in Filmform zeigt er, dass das Genie-

98



fen jedweden padagogischen Ort heimsucht. Wenn das heim-
gesuchte Schulhaus im Der Club der toten Dichter exorziert und
in eine Institution, die Geniefien offenlegt, verwandelt wird, ist
das Schulhaus bei Klassenfeind wiederum unheimlich: ein Ort, an
dem alle veringstigt darauf achten, ja nicht das objet a zur Er-
scheinung zu bringen. Ein Ort, der sich auf Fetische stiitzt.

Damit ist nicht nur der Inhalt des Films charakterisiert, son-
dern auch die Form. In einer Schlusselszene findet sich Zupan
durch mehrere Lautsprecher — akusmatische Gerite und damit
Fetische? — mit der Stimme der rebellierenden Schilerinnen und
Schiiler konfrontiert. Wie kann die Lehrperson reagieren, welche
Art von Autoritét kann sie ihren Schiilerinnen und Schilern ge-
geniiber ausiiben? Findet Zupan eine Losung in seiner Rede am
Ende des Schuljahrs? Findet sich hier eine emphatische Verteidi-
gung der symbolischen Kastration, die scheinbar nicht nur den
Reiz des Fetischs relativiert, sondern den Weg zum Geniefsen des
Begehrens eroffnet? Zupan spricht iiber das immer funktionie-
rende System, das von seinen Schiilerinnen und Schiilern ange-
griffen worden ist. Und man ist sofort versucht, Lacans Verdacht
zu zitieren, dass die sich revolutionir gebenden Studentinnen
und Studenten des Mai 68 eher nach einer neuen Autoritits-
instanz suchten denn nach einer tatsichlichen umsetzbaren Art
von Freiheit —und dies am Ende im wohlwollenden, ja fordern-
den ck des »Regimes« auf das Genief3en der Studierenden en-
deteld Wenn Zupan dann zu seinen Schilerinnen und Schiiler
sagt, dass sie »wie ein Stein in einem Fluss, den das reif’ende
Wasser nicht kimmert« sein konnten, kann man schlicht nicht
nicht an Lacans »Knochen im Halse [gorge] « denken, an seine Be-
schreibung des Verhiltnisses von Subjekt und objet aie beide
im Symbolischen »nicht geschluckt« werden kénnen [

Obwohl sowohl Stimme als auch Blick, beides Modi des objet
a, jenseits des Signifikanten sind, ist es unmoglich, zum visuel-
len und auditiven Bereich vorzustoflen, ohne durch die Signifi-
kantenordnung hindurchzugehen. Will man jene direkt zifas—
sen kriegen, verdeckt man das objet a und erhilt Fetische!2 Die
mise-en-scéne und die Kameraarbeit zeigt nie Solidaritat mit den
rebellierenden Schiilerinnen und Schiilern. Im Gegenteil ist die-
se viel ndher an Zupans Emphase des frustrierenden Begehrens.
Oft sieht man Zupan, wie er aus dem Fenster schaut, man sieht

99



ihn eine Fotografie betrachten — seine Geliebte, sein Geliebter?,
das Publikum wird es nie erfahren. Man sieht ihn in einem Raum
gemeinsam mit Sabina, vielleicht die zweite Schlisselszene des
Films, die so wunderbar das ZiZzek’sche Konzept des Interface
zur Darstellunringt, die phantasmatische Rahmung des eige-
nen Begehrens3 Das phantasmatische Bild im Bild wird durch
den Tirrahmen dargestellt, durch den das Publikum Zupan und
Sabina in flagranti erwischt, nachdem eine andere Schiilerin die
Tur 6ffnet. Deren angeregtes Begehren — man weifd nicht genau
was die beiden im Zimmer getan haben — wird vom Publikum
geteilt, die Dimension des Genieflens erscheint. Zupans Genie-
3en wird jedoch nicht gezeigt. Zupan scheint zunéchst gar nicht
zu geniefden, und damit bertihren ihn weder die Provokationen
seiner Schiilerinnen und Schiiler noch die der anderen Lehr-
personen. Nur in zwei Szenen findet sich eine Anspielung auf
sein Geniefien. Saa (Tja$a Zeleznik), die attraktive Sportlehre-
rin, bringt ihm einen Kaffee in sein Biiro. Sie wird aber von Zupan
abgewiesen, als sie ihm einen Besuch eines klassischen Konzerts
vorschldgt. Zupan macht sich lustig tber sie, weil sie nicht zwi-
schen »klassischer Musik« und »El Cldsico«, dem Fuf$ballmatch
zwischen FC Barcelona und Real Madrid, zu unterscheiden weif}.
Die zweite Szene zeigt Zupans Arger, als Zdenka (Natasa Barba-
ra Gradner), die Rektorin, ihn duzt. Beide Vorfalle illustrieren ei-
ne Ubertretung der professionell-symbolischen Grenze, Zupan
reagiert mit Hohn und Wut. Das kénnte nun implizieren, dass
es tatsichlich einen »privaten« Zupan gibe. Aber der Film ver-
wabhrt sich, einen solchen vorzufithren (was die Phantasie eines
»privaten Zupan allerdings wiederum stiitzt). Was Zupan tat-
sachlich zu geniefien scheint, ist eine Form von aus der Zeit ge-
fallener symbolischer Autoritit. Wenn das mit einem Appell zur
Ruickkehr dieser Autoritit einherginge, einem nostalgischen Ap-
pell, der den Herrn dem zeitgenossischen Experten vorzieht, wi-
re der Film ein Produkt konservativer Ideologie. Meiner Meinung
nach macht der Film aber gerade das nicht. Das Zeigen eines
»aus den Fugen« geratenen Lehrers verweist nicht nur auf eine
Kritik zeitgeméfler Autoritit — die vor allen Dingen méinnliche
Phantasie eines wirklich padagogischen Fiihrers, die notwen-
digerweise mit der unbefriedigenden Funktion der Erziehungs-
expertinnen und -experten erscheint —, sondern auch auf ei-

100



ne Autoritit, die einem emanzipatorischen Begehren Rechnung
tragt. Eine Autoritit, die unser »Unbehagen in der Kultur« an-
ders punktiert, eine, die ihre eigene Funktion nicht verleugnet,
wie es viele Experten und Lehrpersonen mit dem Verweis auf ihr
Wissen tun, eine Autoritit, die uns von uns selbst auf eine gute
Art entfremdet.

In der letzten Szene, der von einer herumgeisternden Sabina
heimgesuchten Klassenfahrt, ist Zupan nicht dabei. Alle Versu-
che aus ihm einen Feind zu machen, sind gescheitert. Nur das
Vernichten des Feindes verspriache die Ruckkehr zum Normal-
zustand. Das ist vielleicht eine der wichtigsten Einsichten des
Films: die Tatsache, dass der Klassenfeind nicht existiert. Er ist
nur da, wenn an seine Funktion durch die Schiilerinnen und
Schiiler, die Eltern und das Kollegium appelliert wird, um das
unheimliche objet a zu verdecken. Der dem Film seinen Namen
gebende »Klassenfeind « gesellt sich damit zu Freuds » Urvater«
und Kierkegaards »Kaminfeger« — das die Ordnung gleichzeitig
(als Phallus/Herrensignifikant) priagende, (als Fetisch vermeint-
lich) schlieffende und nie zum Ende kommen lassende Element
(objet a) 14l Oder um eine andere Figur heranzuziehen: Es ist, als
wire »Lenin (nicht) im Klassenzimmer«. Im von Zizek wieder-
gegebenen Witz ist ein Bild mit dem Titel »Lenin in Warschau«
an einer Kunstaustellung prasentiert. Darauf zu sehen ist Lenins
Frau, Nadeschda Krupskaja, im Bett mit einem jungen Mitglied
des Komsomol. An der Ausstellung fragt ein verwirrter Kunst-
enthusiast, wo denn nun Lenin in diesem Bild zu finden sei,
worauf der Ausstellungsfiihrer trocken erwidert: »Lenin ist in
Warschau.« Der Fehler, den der Kunstinteressierte begeht, hat
Konsequenzen fur den Titel des hier analysierten Films, der im
Film selbst nie vorkommt. Laut ZiZek erwartet der Fragende zwi-
schen Titel und Bild den Abstand von Signifikant und Signifi-
kat. Er meint, der Titel spriache vom Bild aus sicherer Distanz. Im
Witz hingegen sei der Titel auf der gleichen Ebene wie das Bild
zu finden, der Abstand sei dem Bild immanent, weil Nadeschda
Krupskajanichttun k('ite, was sieim Bild tut, wire Lenin eben-
falls in ihm dargestellt® Damit ist Lenin das Element, das die
Ordnung stort — das Techtelmechtel seiner Frau mit ihrem Ge-
liebten — und diese gleichzeitig konstruiert, ja diese als Herren-
signifikant durch seine Nichtanwesenheit autorisiert und nach-

101



traglich abschlief3t. Ohne seine dem Bild den Titel gebende Ab-
senz hitte die Bettszene nicht stattfinden kénnen.

Der Titel von Klassenfeind muss ebenfalls auf einer Ebene mit
der Filmdiegese gelesen werden. Nur durch diesen ist es mog-
lich, den Film korrekt zu deuten, nicht weil er erklart, sondern
weil durchihn klar wird, was ausgespartist, und damit den Film-
inhalt Gberhaupt erst mdoglich macht. Der (Klassen-)Feind ist
immer der nach auﬁerojizierte Fetisch, der den inhérenten
Widerspruch verdeckt !

Damit erhalt man die Grundstruktur der heutigen Ideologie:
Phantasmatisch konstruierte Instanzen des Genieflens — Feti-
sche — scheinen ein der Realitdt eher angemessenes Verstand-
nis (und gleichzeitig ein Mehr an Geniefen) zu erméglichen. Die
Verlockung des Jenseits vergangener, vor allem durch und mit
Sprache vorangetriebener Versuche winkt. Kurz, eine vitalistisch-
intuitionistische 1deologie. Eine Ideologie, so erzdhlt man sich
zumindest, ohne Stepppunkte, die, immanentistisch verstanden,
immer zu per se zu kritisierenden Herrensignifikanten werden
miissen 8 In Klassenfeind auflert sich diese Ideologie in drei Di-
mensionen:

1. Auf formaler Ebene, als »poststrukturalistische« Filmana-
lyse. — Der bildliche Bereich wird als Jenseits des sprachlichen
analysiert und verspricht damit diesem zu entgehen. Mit He-
gel kdnnte man schreiben, dass der iconic turn nur moglich war,
weil er sich seinerseits auf Signifikanten stiitzte, um diese Wen-
de zu beschreiben?— nur weil sie sich auf Signifikanten stiitzen,
koénnen das »Korperliche«, »Affekte« als vollig der Sprache ge-
gentiber anderes erscheinen, sie werden zum definierbaren Ss,
der grofie Andere ist nicht langer durchgestrichen. Das Reale als
Mangel in der Signifikantenkette wird falsch tbersetzt zu Feti-
schen (—¢), zum letzten Ding, das man in der Flucht vor dem
Realen sieht. Entgegen dem eigenen Anspruch und nach wie vor
sich auf die symbolische Struktur stlitzend, erscheint folgender
Satz:

S1 : »Authentische Filmanalyse ist«

— s(A) : »nicht abhingig von Sprache«.

102



2. Politisch, in der »postideologischen« Massenanalyse von Zu-
pans Klasse und des Lehrpersonenkorpers. — Sobald jede Lehr-
person ihr Geniefden zeigen will und Geniefien von ihren Schiile-
rinnen und Schilern verlangt, wird das Symbolische nicht zu ei-
ner Utopie gegenseitiger Anerkennung, sondern zu einer imagi-
niren Arena sich vernichten wollender Feinde (man denke an die
erfolgreiche Hunger Games-Reihe oder die Popularitit sog. Batt-
le Royal-Videospiele, die beide diese Arena zu ihrem Prinzip er-
hoben haben). Mit der gewichenen Entfremdung verschwindet
sogleich auch jeglicher Ruckzugsort. Politik, einst reserviert fur
den gemeinsamen Kampf fir ein Allgemeines, verkommt zu ei-
nem Instrument, alles das eigene Geniefen Irritierende zu zer-
storen. Der Feind als imaginérer Doppelganger muss vernichtet,
nicht anerkannt, geschweige denn als Argumentationspartnerin
oder -partner wahrgenommen werden, oder:

S1 : »Authentische Politik ist«
— s(A) : »nicht abhéngig von einem
sich entfremdeten Bereich«.

3. Padagogisch, in der »postautoritiren« Beziehung zwischen
Lehrpersonen, Schiilerinnen und Schiilern. — Sobald jegliche
Form von Autoritit sofort dekonstruiert werden und jeder Her-
rensignifikant als Zeichen eines individuellen Begehrens er-
scheinen muss, wird dieser nicht verschwinden, sondern in viel
anspruchsvollerer Weise wiederkehren. Die »anale« Uberich-
Lehrperson (John Keating) ist weit mehr in der Lage, ihr Subjekt
zu traumatisieren, als es die kastrierende, symbolische pad-
agogische Autoritdt vermochte, weil sie die Schiilerinnen und
Schiiler als Fetische verwendet, als Instrument fur ihr eigenes
Geniefien. Wenn dies bei Schiilerinnen- und Schiilerseite durch-
aus auch Lust erzeugen kann — was jeder Perverse sait bien, mais
quand méme verleugnet —, steht dieses Vorhaben offensichtlich
jedem Versuch entgegen, sich von dieser Autoritit zu emanzi-
pieren. In der perversen Beziehung ist der Andere nie durchge-
strichen, jedwede Provokation gegen diesen stirkt nur seine
Autoritdt. Ob man nun seine Anerkennung oder seine Vernich-
tung winscht, es spielt keine Rolle, unbewusst ist man ihm
ausgeliefert, oder:

103



S1 : »Authentische Autoritit ist«
— s(A) : »nicht abhingig von Signifikanten«.

Die Freiheit des getrenen Subjekts, die Freiheit »zu genieflen,
was man nicht hat«2ist nicht denkbar, beruft man sich auf ei-
ne nicht durchgestrichene Instanz — aufs Bild jenseits der Signi-
fikantenordnung, auf einen anderen, der sich nicht selbst ent-
fremdet ist, auf eine Autoritit, die nicht autoritar scheint. Nur
wenn das Subjekt akzeptiert, dass da kein grofler Anderer war-
tet, ist nicht nur eine Filmtheorie, eine Politik, sondern mitunter
auch eine Pddagogik des Realen moglich.

Die nun fortgefithrte Analyse von Klassenfeind wird uns ge-
nau zur Grenze einer Pidagogik des Realen fithren, zur Grenze
desvon Zupan artikulierten padagogischen Begehrens und einer
padagogischen Ethik des Geniefiens, welche dem Film letztlich
doch abgeht.

Autoritit verstanden als Signifikant, als Herrensignifikant ei-
ner struktural linguistischen Ordnung, bedeutet, dass nichts Au-
fersprachliches — etwa als Charisma konstruiert (im Sinne Max
Webers) — diese Autoritit stiitzt. Wenn etwas solches erscheint,
dann nur als den Autorititsmangel verdeckende Phantasie. Nun
ist aber in Spielfilmen die Lehrperson keineswegs so dargestellt.
Vielmehr erscheint sie meist als charismatischer Fihrer, der
mehr Wert auf Geniefien als auf den Unterricht legt. Die kine-
matische Traumfabrik inszeniert diese Phantasie. In der Phan-
tasie erscheint das traumatische Reale, die Antwort auf die Fra-
ge: »Che vuoi?, was willst Du von mir?«, die gleichzeitig die ei-
gene Freiheit und den Schrecken vor dieser anzeigt. Vergleicht
man nun die zwei als Phantasmen konstruierten Lehrpersonen
aus den Spielfilmen, John Keating und Robert Zupan, lasst sich
diese Ambivalenz wunderbar analysieren. Wahrend Keating fiir
die perverse Realisierung der Phantasie und die gegenwiértige
Ideologie steht, ist sein Doppelganger Zupan anders. Wenn bei-
de Antworten (S2) auf den Herrensignifikanten »Ein guter Leh-
rer ist« (mit dem point de capiton »nicht ein normaler Lehrer«)
sind, entspriche Keating —¢, Zupan S(A). Keating lisst einen
Fetisch fur den Anderen erscheinen, Zupan nur einen mangel-
haften Signifikanten. Bei aller Kritik an Der Club der toten Dichter,

104



aufgrund der strukturalen Unmdéglichkeit, Sy zur Erscheinung
zu bringen, muss man den Film dennoch fiir seinen analytischen
Wert schitzen. Er zeigt, dass in der Phantasie — in einem Spiel-
film und in der Phantasie der Schiiler Keatings — tatsachlich ei-
ne Instanz jenseits des Symbolischen erscheinen kann und dass
diese Instanz mit viel libidinoser Energie, grofRer Sehnsucht und
Leidenschaft besetzt wird.

Bei unkritischer Betrachtung des Films konnte es scheinen, als
wire Zupan — auch er ist eine Lehrperson, die aus dem Lehrper-
sonenkdrper heraussticht — eine Wiederkehr des Lehrers alter
Schule, jemand, der mit dem gebiihrenden Abstand seiner Po-
sition nach Respekt verlangt, Verbote ausspricht, Wert auf Hof-
lichkeiten legt und seine Schiilerinnen und Schiiler streng zu be-
urteilen weifd. Wie bei Keatings Klasse kommt es auch bei Zu-
pans zu einem Selbstmord. Wéhrend aber der Selbstmord von
Neil Perry (R. S. Leonard) aufgrund eines Widerspruchs zwi-
schen seinem Begehren (er will Schauspieler werden) und den
Vorstellungen seines Vaters (K. Smith, er will, dass sein Sohn
Arzt wird) geschieht, bringt sich Sabina (D. Cupevski) um, weil
sie von ihren Eltern adoptiert wurde und das nicht zu bewil-
tigen weifd. Wiahrend Neil Perry von Keating dazu angestachelt
wird, seinem Begehren zu folgen, ja, endlich zu geniefen, for-
dert Zupan von Sabina, dass sie ihr Begehren ernstnehme, oh-
ne ihr aber zu sagen, wie das genau passieren koénnte. Wih-
rend Keatings Schiler ihn verteidigen, greifen Zupans Schiiler
ihn an. Wihrend Keating keine Rede am Schluss halten kann,
macht Zupan das ausfiihrlich. Wahrend Keating seinen Schii-
lern am Ende rit, nicht gegen Autorititen zu kiampfen, fordert
Zupan in seiner Abschlussrede seine Schiilerinnen und Schiiler
zum Kampf gegen die Ordnung auf. Keating muss am Schluss ge-
hen, Zupan macht das freiwillig etc. Man kénnte noch viele wei-
tere Verdoppelungen und Verschiebungen beschreiben.

Wihrend beide Lehrer die verdeckte Herrschaft im »Diskurs
der Universitiat« aufzeigen, wird Keatings Autoritit gewlnscht
und unterstitzt von seinen Schiilern. Zupans Autoritét, die we-
niger auf sein Geniefden als auf das Funktionieren von Symbolen
rekurriert — deshalb das Wertlegen auf Hoéflichkeiten, seine Di-
stanz, seine Verachtung gegeniiber den anderen Lehrpersonen
im Kollegium — wird radikal in Frage gestellt, ihm wird Nazismus

105



vorgeworfen, auch weil die Schiilerinnen und Schiiller meinen, er
habe mit Sabina etwas angestellt. Wenn Keating mit der Leiden-
schaft des den Signifikanten Entgehenden fir die Signifikanten
kdmpft— Gedichte sind seine Passion —, agiert Zupan mit der Lei-
denschaftslosigkeit der Signifikanten fiir das diesen Mangeln-
de — die Freiheit des Subjekts. Allerdings erlaubt nur die Struk-
tur das Entdecken des eigenen Begehrens und damit zum freien
Subjekt zu werden. Selbstentfremdung versus Selbstverwirkli-
chung. Er nutzt den Herrensignifikanten, seine Autoritit als Leh-
rer zur Befreiung des Subjekts, indem er diesen am Schluss frei-
willig aufgibt, weil er grundlos, rein symbolisch ist. Keating ver-
leugnet seinen Herrensignifikanten, gerade weil er diesen durch
einen Fetisch endgiiltig gefunden zu haben scheint, da ein au-
thentischer Lehrer fr ihn kein Lehrer mehr ist, sondern ein »Ka-
piting, ein »Befreier« usw., kurz eine asymbolische Privatper-
son. Das, was wir heute in vielen Schulen sehen. Damit wird der
Herrensignifikant und mitihm die Ordnung stabilisiert, weil der
Platz fiir Kritik, die Leerstelle des vermissten Signifikanten (.S2)
fir immer verworfen ist.

Bei Keating wird der Herrensignifikant des Lehrpersonenfilms
»Ein guter Lehrer ist« mit dem Stepppunkt »kein Lehrer« ge-
schlossen, bei Zupan endet er im Stepppunkt »keine Privatper-
son«. Beides ist nicht richtig, beides nicht verallgemeinerbar,
weil der Ort des Mangels, S9, verneint wird. Aber der Stepppunkt
Zupans verdringt So nur zeitweise, er verwirft ihn nicht. Trotz
der mit dem Herrensignifikanten »guter Lehrer« verbundenen
Phantasie Zupans — dem Wertlegen auf symbolische Hoflichkei-
ten — ist es mit Zupan méglich, einen Zugang zu S zu finden,
weil das Begehren im Subjekt bestehen bleibt. Bei Keating ist
dieser Zugang und damit das Subjekt fiir immer verloren.

Mir scheint es sinnvoll, den Herrensignifikanten zu nutzen,
um den Platz des vermissten Signifikanten nicht zu uberse-
hen, und damit zu erkennen, dass der Herrensignifikant letzt-
lich grundlos ist. Keatings Weg zu beschreiten, aus dem Herren-
signifikanten eine asymbolische, genieflende Autorititsinstanz
zumachen, stabilisiert nicht nur die Ordnungin ihrem Bestehen.
WEeil kein Platz fiir Kritik mehr vorhanden ist, verwehrt er uns
auch in einer fundamentaleren Weise unsere Freiheit — was tb-

106



rigens der beinahe unangreifbar scheinende Trump als Zwilling
Keatings, der Politiker, der keiner sein will, wunderbar zeigt.

Zupan und Klassenfeind in Ganze scheinen eine Illustration der
Maxime »ne pas céder sur son désir« zu sein. Der Schritt von einer
Ethik des Begehrens zu einer Ethik des Triebs bleibt aber wohl
offen. Zu sehen, dass letztlich auch der phantasmatische Rah-
men des objet a relativiert werden darf — im Falle Zupans das
Wertlegen auf symbolische Professionalitit, die ihm ex negativo
GeniefRen erméglicht, als Arger oder Hohn bei einer Ubertretung
—und damit das an diesen angelehnte Begehren zum Genieflen
werden kann, dass, wie es Alenka Zupand¢i¢ so schon schreibt,
aus dem »That’s not it« aller dem objet a nicht entsprechenden
Objekte letztlich das >i"hat’s not it« des objet a wird, scheint im
Film nicht ersichtlich 22

Wie so vieles im Film ist es aber doch angedeutet, namlich in
der oben erwihnten Schliisselszene: Zupan erklért gerade der
Klasse den Unterschied von Passiv und Aktiv in der deutschen
Sprache. Im ersten an der Wandtafel stehenden und im Aktiv for-
mulierten Satz (»Ich 6ffne das Fenster«) sei »das Fenster« das
grammatikalische Objekt. Im zweiten, passiv konstruierten Satz
(»Das Fenster wird geschlossen«) sei es nun Subjekt. Wahrend
Zupan dies erklart, hort man durch den Lautsprecher finf Schi-
lerinnen und Schiiler seiner Klasse Anschuldigungen gegen ihn
vorbringen. Genau als er auf Deutsch das Wort »Objekt« aus-
spricht, (ihm bricht beim Unterstreichen der Worter »das Fens-
ter« die Kreide), ertont im Lautsprecher das slowenische Wort
»prédmet, » Objekt« also. Durch einen Schnitt, das Thema von
Zupans Unterricht und den Umstand, dass durch ein Objekt, den
Lautsprecher, kommuniziert wird, entfaltet sich die ganze Am-
bivalenz des Begriffs Objekt. Zupan ist merklich irritiert ob des
Zusammentreffens seines Beispiels mit der Rede der revoltie-
renden Schilerinnen und Schilern. Als er dann aber im Beispiel
zum passiven Modus wechselt, »das Fenster« also zum Subjekt
des Satzes wird, spricht er »Subjekt« beinahe enttiuscht aus.

Man konnte diese Szene nun so deuten, dass Zupan, der Leh-
rer, der durch die Dimension des Begehrens den »Tod des toten
Vaters«, die geniefdende Autoritit eines Keating, ungeschehen
machen will, letztlich nicht mit dem »Mangel des mangelnden
Objekts« umgehen kann. Wenn nun in der Ethik des Realen tat-

107



sichlich das noumenale objet a ins Pathologische fillt und sich
damit zeigt, dass auch dieses scheinbar so erhabene Objekt nicht

einmal

tisch, nicht einmal Stiick Dreck, sondern letztlich ein-
fach ist, kann man es auch aufgeben!

Und wire dies nicht die

Lektion, die noch iiber diejenige des vielleicht im Begehren nach
einer neuen Form des Humanismus steckengebliebenen Zupan

hinausgehen wirde?

Eljoan Copjec, Read My Desire: Lacan
against the Historicists, London 2015

[1994], Verso, 34.

Richard Boothby, Freud as Philoso-
pher: Metapsychology after Lacan, Lon-
don 2011, Routledge, 275.

El Klassenfeind [Razredni sovraznik], 112
min, Regie: Rok Bicek, Triglav Film
2013. Informationen zum Film findet
man hier: https://www.trigon- film.
org/de/movies/Class_Enemy [letzter
Aufruf am 10.12.2023].

EIDead Poets Society, 128 min, Regie:
Peter Weir, Touchstone Pictures

1989.

El Vgl. Todd McGowan, The End of Dis-
satisfaction? Jacques Lacan and the
Emerging Society of Enjoyment, Alba-
ny, NY 2004, SUNY Press, 41ff., und
Alenka Zupandi¢, A Perfect Place to
Die: Theatre in Hitchcock’s Films, in
Slavoj Zizek (Hg.), Everything You Al-
ways Wanted to Know about Lacan (But
Were Afraid to Ask Hitchcock), London
1992, Verso, 73-105.

El Siehe dazu Zupandié, Ethics of the Re-
al: Kant, Lacan, London 2000, Verso.

H Vgl. McGowan, End of Dissatisfaction,
off.

Vgl. Peter Widmer, Die Lust am Verbo-
tenen und die Notwendigkeit, Grenzen

108

zu tiberschreiten, Freiburg 1991, Kreuz-
Verlag.

El Wie Mladen Dolar schreibt: »Letzt-
lich gibt es so etwas wie Deakusma-
tisierung nicht« (His Master’s Voice.
Eine Theorie der Stimme, Ubers. v.
Michael Adrian, Bettina Engels, Ber-
lin 2014, Suhrkamp, 95). Wihrend
der Erfinder des »acousmétre«, Mi-
chel Chion, meinte, dass es méglich
sei, diese enigmatische Instanz, z.B.
eine Off-Stimme, zu verorten, wider-
spricht ihm Dolar, weil: »Es muss
noch ein anderes Objekt als das Fe-
tischobjekt geben« (ebd.) —natiirlich
das objet a. Wir sind deshalb nie in
der Lage die Stimme zu verorten, das
objet a wiederum wird durch Fetische
verdeckt: %‘b, vgl. Zizek, The Plague of
Fantasies, London 2008 [1997], Verso,
105; Russel Sbriglia (Hg.), Everything
You Always Wanted to Know about Li-
terature but Were Afraid to Ask Zizek =
SIC, 10, Durham, NC 2017, Duke Uni-
versity Press, 125f.

Vgl. Jacques Lacan, Die Kehrseite der
Psychoanalyse. Seminar XVII, hg. v.
Jacques-Alain Miller, Ubers. v. Hans-
Dieter Gondek, Wien 2023, Turia +
Kant, 271f.

Es scheint, der sprichwortliche »bo-
ne in the throat« wurde von nie-
mand anderem als ZiZek hinzugefiigt
(er holt seinen »Knochen« bei Lacan,
Subversion du sujet et dialectique du dé-


https://www.trigon-film.org/de/movies/Class_Enemy
https://www.trigon-film.org/de/movies/Class_Enemy

sir dans l'inconscient freudien, in ders.,
Ecrits, Paris 1966, Seuil, 793-827: 820
wie er hier erklart: leek For They
Know Not What They Do. Enjoyment
as a Political Factor, London 2002
[1991], Verso, 85, Fn. 28). Die deut-
sche Ubersetzung des Lacan’schen
Originals lautet: »Das a prisentiert
sich auf dem Feld der Tauschung der
narzisstischen Funktion des Begeh-
rens sozusagen als ein unverschling-
bares Objekt, das dem Signifikan-
ten im Halse steckenbleibt« (Die vier
Grundbegriffe der Psychoanalyse. Semi-
nar XI, hg. v. Jacques-Alain Miller,
ubers. v. Norbert Haas, Wien 2014,
Turia + Kant, 284). Zizek hat also
geschickt das Lacan’sche objet a mit
dem Hegel’schen »Der Geist ist ein
Knochen« (Georg Wilhelm Friedrich
Hegel, Phdnomenologie des Geistes, in
ders., Werke in 20 Bdnden, Frankfurt
a.M. 1986, Suhrkamp, III: 260) ver-
mihlt, den er allerdings nicht ein-
fach als mit der Hegel’schen Kritik
der Phrenologie iiberwunden sieht,
sondern als phantasmatisches Ge-
gentiber des Subjekts ($Qa), als objet
a, »aufgehoben« (vgl. Zizek, The Sub-
lime Object of Ideology, London 2008
[1989], Verso, 243ft.). Die Dialektik
von Phantasma, symbolischer Auto-
ritat, dieser widerstehendem Realen
und, nicht zuletzt, dem Wissen dar-
um - $,S51,a,S> — ermdglicht es
Zizek, nicht nur Hegels » Aufhebung«
— und damit dessen ganze Philoso-
phie mit Lacan — gegen den Strich
zu biirsten, sondern die Objektifizie-
rung des phantasmatisch-realen o0b-
jet a zwischen Phallus (P, bzw. Her-
rensignifikant, S7) und Fetisch (—¢)
zu theoretisieren (etwas, wie sich
unten zeigen wird, das Zupan letzt-
lich nicht erreicht).

ten in Spielfilmen — Potenziale fiir die
Lehrer*innenbildung, in Herausforde-
rung Lehrer*innenbildung, 6:1 (2023),
457—471) und dem eher journalisti-
schen Artikel von Gianfranco Rebora
(Conflitto di classe, in LIUC Universi-
ta Carlo Cattaneo, 261 (2014), 93-96
http://gianfrancorebora.org/2014/
12/sviluppo-organizzazione-n-261
[letzter Aufruf am 10.12.2023]) ab —
weist ebenfalls hierauf hin, aller-
dings bezogen auf die Gesichtsdar-
stellung und die Blicke im Film, nicht
bezogen auf die Stimme (vgl. Barba-
ra Zorman, Obraz v velikem planu in
pripovedna Transparentnost (The Face
in Close-Up and Narrative Transparen-
¢y), in PRIMERJALNA KNJIZEVNOST,
431 (2020), 75-95. Dass Zorman auf
Deleuzes »images-affections« ver-
weist, konnte als Symptom auf eine
unzutreffende Analyse hinweisen.
Der andere Artikel stammt von Mar-
kus Vorauer, »Lernen heifit nicht wis-
sen, wollen heifit nicht kénnen.« Mit
Canetti in den Klassenraum. RAZRED-
NISOVRAZNIK (Der Klassenfeind) von
Rok Bicek, in Kiinstliches Licht, 511

(2017), 28-37.

El Vgl. Zizek, Die Furcht vor echten
Trinen. Kryzsztof Kieslowski und die
»Nahtstelle«, Berlin 2011, Volk & Welt,
4off. Das ist auch eine wichtige Sze-
ne in Vorauers Analyse, vgl. Lernen
heifit nicht wissen..., 35.

@Vgl Zizek, The Role of Chimney

Sweepers in Sexual Identity, in Inter-
national Journal of ZiZek Studies, 7:1
(2016), 1-q https://zizekstudies.org
/index.php/1]ZS/article/download/7
11/717 [letzter Aufruf am 22.3.2025].

Zizek, The Sublime Object, 178.

Einer der beiden existierenden Ar- Ebd., 178ff.

tikel zum Film — sieht man vom
den Film nur streifenden Artikel
von Daniel Deplazes (»Why Did
You Want to Be a Teacher?« Kultu-
relle Reprisentationen von Lehrkrif-

Siehe auch Zizeks Analyse von Carl

Schmitt: Carl Schmitt in the Age of
Post-Politics, in Chantal Mouffe (Hg.),

109


http://gianfrancorebora.org/2014/12/sviluppo-organizzazione-n-261
http://gianfrancorebora.org/2014/12/sviluppo-organizzazione-n-261
https://zizekstudies.org/index.php/IJZS/article/download/711/717
https://zizekstudies.org/index.php/IJZS/article/download/711/717
https://zizekstudies.org/index.php/IJZS/article/download/711/717

The Challenge of Carl Schmitt, London
1999, Verso, 18-37.

Der Unterschied zwischen Herren-
signifikant S2 und point-de-capiton
[»Stepppunkt«, s(A)] ist undeut-
lich. Bei Zizek verschwindet er voll-
ends, wie wiederum eines seiner
jungsten Werke zeigt (vgl. Surplus-
Enjoyment: A Guide For The Non-
Perplexed, London 2022, Bloomsbury,
2). Ich beziehe mich auf McGowans
Verstandnis in McGowan, Structure
and Signification, online videorecor-
ding, YouTube, 18. Juli 2021 https!
//www.youtube.com/watch?v=
AF7QBX9gt28c¢ [letzter Aufruf am
10.12.2024], vgl. dazu auch ders., The
Absent Universal: From the Master Si-
gnifier to the Missing Signifier, in Pro-
blemi International, 2:2 (2018), 195—
214, sowie den Index zu »s(A)« von
Henry Krutzen, Jacques Lacan. Sémi-
naire 1952—1980. Index référentiel, Pa-
ris 2009 (2000), Anthropos, 927. So
verstanden, schliefit der Stepppunkt
nachtriglich den Bedeutungsvektor,
der vom Herrensignifikanten ausge-
16st wurde.

Ia Diese Hegel'sche Denkfigur zeigt
sich in mehreren »Stationen« seiner
Phdnomenologie des Geistes, z.B. in der
Kritik der phrenologischen Schédel-
lehre, die —in die Sprache des Struk-
turalismus tbersetzt — die Signifi-
kantenunhintergehbarkeit ignoriere
(250ff.).

Lacans Formel fiir die fetischistische

Sichtweise, a($, ist genau die Um-

110

kehrung der Formel der Phantasie,
des »Interface«, $Qa.

Vgl. den Titel von McGowan: Enjoy-

ing What We Don’t Have. The Political
Project of Psychoanalysis, Lincoln 2013,
University of Nebraska Press.

Zupandic, Ethics, 244. Oder, wie es

Widmer klassischer schreibt: »dass
der Inzest eine grofie Enttauschung
ware«. (Subversion des Begehrens.
Jacques Lacan oder die zweite Revoluti-
on der Psychoanalyse, Frankfurt a. M.
1990, Fischer, 167).

Hegel urteilte, als er die Berge in

den Schweizer Alpen besucht hat-
te — im Gegensatz zu Kant, fir den
mitunter die Natur das Erhabene
schlechthin war: »Der Anblick die-
ser ewig toten Massen gab mir nichts
als die einférmige und in die Lan-
ge langweilige Vorstellung: Es ist
so.« (Karl Rosenkranz, Georg Wilhelm
Friedrich Hegel’s Leben. Supplement zu
Hegel’s Werken, Berlin 1844, Duncker
& Humblot, 483)

Die Betonung liegt auf dem »kann«.

Wenn man die Ethik des Triebs als
direkt zugénglich und nicht als Re-
flexivitdt, ja Geniefen des Begeh-
rens versteht, landet man wieder im
fetischistischen Genieflen, wie vie-
le Lekttren des spédten Lacan und
dessen Konzept der »lalangue« zei-
gen. Siehe dazu etwa ZiZek, Sex and
the Failed Absolute, London 2019,
Bloomsbury, 429ff., insbesondere

435


https://www.youtube.com/watch?v=AF7QBX9t28c
https://www.youtube.com/watch?v=AF7QBX9t28c
https://www.youtube.com/watch?v=AF7QBX9t28c

Es zeigt sich

Karl-josef Pazzini

Kunstwerke, Filme, Videos, um einige zu nennen, zeigen.E| Was
sie zeigen, ist nicht klar und nicht schon in den Objekten enthal-
ten. Es zeigt sich etwas, das danach ruft, in ein anderes Medi-
um Ubersetzt zu werden, iiber Grenzen gehoben zu werden. Da
steckt der Anstof} fir Vermittlung und in der Vermittlung mog-
licherweise Padagogik.

Eine Grenze, die auftaucht, ist schon tiberschritten mittels Un-
terstellungen und Vermutungen. Fast alle mochten von jenseits
etwas heimholen und etwas dalassen, jenseits. Zeigen uber-
schreitet.

Es gibt von hier aus eine Briicke zur Klinik: Es wird Leid gezeigt
und es zeigt sich. Das muss nichtidentisch sein. Und unbewusst
zeigt sich vermutlich nicht nur das Leid des Analysanten, wird
als Thema / sujer ausgeklammert. Der Analytiker zeigt sich hof-
fentlich mit der Zeit als jemand, der anders ist und anders weifd,
als zu Beginn unterstellt. Und er weifd nicht, was er zeigt. Dage-
gen hilft kein Schweigen. Und so tut jeder etwas ins gemeinsam
werdende Topfchen. Das, was darin ist, entzieht sich der zielge-
nauen Kontrolle_ Es arbeitet. Dasist die Ubertragung, die im Pro-
zess nur eine ist, nicht fein sauberlich geschieden werden kann
zwischen Ubertragung und sogenannter Gegeniibertragung.

Was sich in den Kunstwerken zeigt, wartet auf eine Antwort
in einem anderen Medium, meist Sprache, Schrift oder anderen
Perzepten. Das wird deutlicher, wenn zu mehreren gleichzeitig
etwas, das sich zeigt, erahnt wird. Was will mir oder uns das
Kunstwerk? Es zeigen sich mit und anlésslich der Ubersetzung
der kunstlerischen Werke und Prozesse die Vermittler:innen,
Piadagog:innen und Wissenschaftler:innen als Befragte und Fra-

111



gende. Sicher darf und kann man artifiziell Gber Kunst sprechen,
als sei sie ein Objekt. Es ist aber nicht die ganze Wahrheit.
Weder die Werke noch die Interpreten der Werke sind als Zei-
ger:innen neutrale Instrumente, sie sind infiziert. Sie zeigen, was
gesehen werden koénnte. Beide Seiten, die Kiinste und die Zei-
genden, sind als Objekte titig. Sie wissen nicht, was sich zeigt.

Bewusste Aufmerksamkeit und Kontrolle

Heute mochte ich etwas davon zeigen, was der bewussten Auf-
merksamkeit entgeht und sogar entgehen muss. Dass ich etwas
zeigen will, fangt schon damit an, dass ich hier stehe und rede.
Unvermeidlich zeigt sich etwas von mir, von meinen Begierden
und Begehren. Das weif} ich. Aber ich weif$ nie vollumfanglich,
was ich zeige und was sich Thnen beim Zeigen zeigt. Es geht um
einen Inhalt. Der wird noch zur Darstellung kommen. Das Me-
dium fir den Inhalt ist mein Vortragen, ergénzt mit einer Zeige-
verstirkung | Powerpoint. Was sich dabei von mir zeigt, das habe
ich zu beeinflussen versucht: z.B. vor dem Kleiderschrank ste-
hend nach dem Motto: »Was ziehe ich an, wen ziehe ich an, was
zieht micﬁ an?«, wie es die Kunstpidagogin Regina Troschke for-
mulierte3 — Und Sie, liebe Anwesende, wissen nicht, was sich
von Ihnen zeigt. Mit solchen Spriichen konnte eine Paranoia in-
duziert werden. Damit arbeitet Aufklarung in der Aufforderung
zur Selbstdisziplinierung. Metaphorisch stehen dafiir die Pla-
nungen Jeremy Benthams von 17874

Die Selbstbestimmung forciert die Selbsu’iberwachung,E| die
Kontrolle dessen, was sich zeigt. Selbstoptimierung arbeitet am
Versuch, ein Bild zu geben, das schon anerkannt ist. Einige gu-
cken von klein auf schon intelligent. — Mein Lateinlehrer warte-
te mit dem Spruch auf: »Der liebe Gott sieht alles und ich sehe
viel.« Mit Riicksicht auf die Unberechenbarkeit dessen, was der
Lehrer sieht, sagte ich: »Da ist mir der liebe Gott lieber.« Seine
Antwort: »Ich werde dir zeigen, was du davon hast!« Lebenslan-
ges Lernen!

Schauspiel

Ich hitte vor gg Jahren Schauspielunterricht nehmen koénnen,
ein bisschen Histrionie. Dennoch wiirde ich nicht wissen, was
sich zeigt, was Sie aus Bewegungen und Reden in fortwahren-

112



nalnliie e
NimmiteiE  jmal am o 0

ot hh‘

I"Nl”hlmaim.m!‘j TR R
FO T g LLL LR

Abbildung 1: Innenaufnahme aus einem der Gefingnisgebiude von
Presidio Modelo auf der Isla de la Juventud, Cuba. Fotografiert von Fri-
man, lizenziert unter der GNU Free Documentation License

der imaginérer Produktion herauskitzeln. Das, was sich zeigt, ist
eine Relation, aus der Vergangenheit iibereinander geschichte-
te Beziehungen, entsteht jeweils frisch, interaktionell im Zeigen
und Sehen und natiirlich in all den anderen kommunikativen
Kanilen, die geo6ffnet und pulsierend wieder geschlossen wer-
den. Auch das Verbergen zeigt etwas.

Die Bedingungen, unter denen ich hier heute Nachmittag in-
haltlich und persénlich mit Ihnen zusammenstofse, machen ak-
tuell, dass sich etwas zeigt.

Beim Reden und damit auch Zeigen werde ich am Rande ge-
wabhr, dass Sie sich zeigen. Das, was ich davon bewusst, unter-
schwellig und unbewusst wahrnehme, geht in die weitere Arti-
kulation ein. Auditiv kann man mit Nuscheln versuchen, nicht
das zu zeigen, was man gerade zeigt. Double Bind. Das Tarnkap-
pensyndrom ist die ratselhafte Fahigkeit, ibersehen zu werden.

Evaluation

Manche meinen, sie konnten kontrollieren, ob das Gezeigte auch
angekommen ist, Traum aller Evaluation. Selbst wenn es in
der gewlnschten Weise reproduziert werden kann, heifst das
nicht, dass die gezeigten Inhalte angekommen sind. Auch hier
gilt: Einmal geschenkt, bleibt geschenkt. Wiederholen ist gestohlen.

113



Man kann nicht das, was man von sich gegeben hat, wieder ho-
len. Was damit geschieht, bleibt grofitenteils offen oder konnte
erstin 25 Jahren abgefragt werden® Uberpriift werden positives
Wissen und Kénnen. Lehrer:innen miissen auf eine genaue Ab-
bildung des Inhalts und ihrer Intention, insbesondere wenn es
um Bildung geht, im Adressaten verzichten konnen.

Ein Spur dieser Verunsicherung kann bei manchen Referaten
gehort werden, wenn nach zwei oder drei Satzen, die Vortragen-
deninnehalten und ganz versonnen sagen: » Genau!« Eine audi-
tive Spiegelung.

2016

Als ich am Vortrag schrieb, passierte etwas Unheimliches: Mir
fiel ein, dass ich 2016 schon einmal einen Vortrag iiber das Zei-
gen in dieser Ringvorlesung gehalten hatte. Ich war schon weit
fortgeschritten im Ubersetzen eines Beispiels aus meinen Analy-
senotizen. — Ich stellte fest: 2016 kam dieses Beispiel auch schon
vor. Verbluffend dhnliche Formulierungen fand ich. Dieses Mal
habeich weiter ausgeholt. — Wie bei allen Analysen ist etwas un-
begriffen. Sie haben zwar ein Ende gefunden, aber keinen Ab-
schluss. Und so tauchen sie bei Gelegenheit wieder auf, um in
(die) Gesellschaft, hier an die Horer der Vorlesung gegeben zu
werden. Sie enthalten auch Spuren des Zustandes der Gesell-
schaft, aus deren Mitte die Leidenden kommen. Das auftauchen
zu lassen, gehort zum Politischen der Psychoanalyse.

Aus meinem Notizbuch

Vor etwa einem Vierteljahrhundert karﬁ eine Kunstpadagogin,
Frau A, knapp 40 Jahre alt, in die Praxis!d Sie war verzweifelt un-
ter Druck, denn die Frithberentung drohte nach den Sommerfe-
rien. Sie kam Mitte Mai. Sie wollte Lehrerin bleiben. Zuvor war
siein einer psychosomatischen Klinik wegen Burnout behandelt
worden.

Ich verfremde die Geschichte, damit die Anonymitit gewahrt
bleibt. Sie kam aus einer anderen Stadt nach Hamburg. Sie woll-
te, wie sie sagte, nicht gesehen werden. Nach dem Klinikaufent-
halt und einem erneuten Versuch, die Arbeit wieder aufzuneh-
men, war sie ratlos. Sie hatte Medikamente gegen Angst bekom-
men, eine Verhaltenstherapie gemacht, sich padagogisch und

114



didaktisch beraten lassen. War immer wieder hoffnungsvoll, gut
gelaunt in die Schule gegangen. Und scheiterte.>

Die Unterstellung — auch eine Art des Zeigens zwischen be-
wusst und unbewusst —, dass ich ein Subjekt sei, dass wisse, ein
Knowhow habe, ahne, was gut fiir sie sein konnte, brachte mich
ins Arbeiten. Ich schlug ihr eine klassische Kur vor. Jeden Tag ei-
ne Sitzung zunéchst fur drei Monate. Sie berichtete:

»Wenn ich den Klassenraum betrat, den Unterricht anfing, be-
kam ich nach spitestens zehn Minuten Angst, Unbehagen war
das Mindeste. Ich rettete mich meist bis zum Schluss der Stun-
de.« Das hielt sie durch, bis sie wieder so erschopft war, dass
sie sich krankschreiben lassen musste. Wenn sie nach einem sol-
chen Tag nach Hause kam, ging sie ins Bett und zog sich die Bett-
decke uiber den Kopf. — Auch wenn ich methodisch verfremdend
versuche, nur auf die Worte zu horen, zeigen sich in ihnen Be-
wegungen, allerlei korperliche Sensation, ad hoc ibersetzt aus
eigenen Erinnerungsspuren.

Es mir wurde klar, dass die Details der Arbeit und des sozia-
len Zusammenhangs in der Schule selbst schon rauf und runter
besprochen waren. In der Schule sei ein gutes Klima, mit dem
Kollegium kéme sie gut zurecht, zuletzt weniger, weil sie sich
schiamte, nicht, weil ihr irgendeine Unfreundlichkeit entgegen-
geschlagen sei. Es gab die eine oder den anderen, der skeptisch
war. Sie vermutete, dass sie sich die meisten fragten, ob sie denn
nicht simuliere.

Ich stand vor einem Ratsel. Die Bettdecke fiel mir auf, et-
was wirklich Besonderes war das allerdings nicht. Vielleicht war
es der Ton, die Betonung. Aufler »verstecken«, »wiarmen« und
»verschwinden« fiel mir nichts ein. — Ja, das sei schon richtig,
»verbergen, weil sie sich so schiame. — Wir lieflen beide auch
hier davon ab, eine unmittelbare Verbindung konstruieren zu
wollen. — Vertrauen aus Ubertragung.

Ich schlug vor zu erzdhlen, was ihr sonst noch einfalle. Sie
hatte den Mut immer freier zu assoziieren. Das wiederzugeben
schaffe ich hier nicht.

Thr langjahriger Lebensgefihrte sei vor knapp zwei Jahren ver-
storben. Sie habe etwa vor einem Jahr endlich einen Mann ken-
nengelernt, etwas jinger als sie selbst, den sie sehr sympathisch
fand. Das schien auf Gegenseitigkeit zu beruhen. Sie scheute

115



sich, eine engere Beziehung einzugehen. Sie hatte Angst, dass sie
wegen ihres Alters, wenn sie sich denn nackt zeigen wiirde, ab-
gelehnt wiirde.

In meinen Notizen steht, dass sie assoziierte: »Sich nackt ma-
chen, authentisch sein, ohne Maske.« Das klang in der Formu-
lierung nach Zuflucht zu dem, was man so sagt.

Was ihr denn sonst noch einfalle?

Ich erzahle jetzt nicht alle Méiander, die sich wie Umwege
anhorten, die pruktiv waren, nur einige Fragmente aus der
Nachtriglichkeit.

Sie erzahlte, dass sie in ihrer Kindheit sehr oft von der Schu-
le — beide Eltern waren berufstitig — mit dem Tretroller zu ih-
rem Vater ins Fotoatelier gefahren sei. Sie fuhr am liebsten ent-
lang der Schienen der Strafenbahn, noch lieber wire sie, sagt sie,
in den Schienen selbst gefahren. Das sei ihr aber ausdriicklich
verboten worden. Der Vater habe sie, wenn er gerade nicht un-
ter Arbeitsdruck stand, fotografiert, in unterschiedlichen Posen,
malin Alltagsklamotten, mal verkleidet. Er habe sie dabei nie be-
rihrt, kaum geredet, verschwand hinter dem altmodischen Fo-
toapparat unter einem schwarzen Tuch. Sie freute sich tUber die
Aufmerksamkeit, konnte sich aber keinen Reim darauf machen,
was den Vater interessierte. Mehr und mehr sei sie von dem Ka-
meraobjektiv verangstigt gewesen. — Hier liefde sich ausfithrli-
cher iber den Zusammenhang von erahnt Sexuellem und Angst
handeln. — Das schlug dann manchmal in stillen Hass auf den
Vater um, der zu wissen schien, was er tat. Die Neugier des Va-
ters war animierend fiir ihre Neugier. Sie hasste sich selbst, weil
sie sich machtlos sah, hatte aber offenbar Wirkung auf den Va-
ter. Sie habe dem rétselhaften Blick des Vaters, des Objektivs, das
auf sie zeigte, nicht entfliehen konnen. Es war wie ein Bann. Sie
konnte sich nicht daran erinnern, je fertige Fotos gesehen zu ha-
ben. Auch deshalb habe sie keine Ahnung gehabt, worauf der Va-
ter so viel Energie verwendete. Sie fihlte sich geschmeichelt, be-
achtet, der Vater war munter, dann wieder still und hoch kon-
zentriert, angestrengt, manchmal wie ferngesteuert. Es sei kraf-
tezehrend gewesen, lange Zeit zu posieren. Sie sprach von Stun-
den. Der Vater winschte bestimmte Haltungen, wiinschte un-
terschiedliche Gesichtsausdriicke. Wenn sie dann von dem Ate-
lier nach Haus fuhr, hatte sie immer grofle Angst, mit dem Vor-

116



derreifen des Fahrrads [das Gefahrt hatte sich verwandelt, paral-
lel zu ihrem Alter] in den Straflenbahnschienen hingen zu blei-
ben, nicht mehr rauszukommen und zu strzen.

Der Vater sei frith gestorben.

Am Rande

Hier scheint die unhintergehbare Differenz zwischen Kind und
Erwachsenem auf: Die Modulierung der Grenzen zwischen Bio-
logie und Vorstellungs-, Artikulations- und Handlungsvermo-
gen (»Trieb« bei Freud) sind real unterschieden; sie kdnnen
mit Gluck kognitiv verstanden werden, bedirfen ansonsten ei-
ner phantasievollen Verbildlichung oder einer kindlichen oder
erwachsenen Sexualtheorie. Das fithrt notwendig zu Missver-
stindnissen, die Ansporn fir Neugier, Lernen, Erwachsenwer-
den sind — offenbar fiir Erwachsene auch Anlass fir kitschige
Vorstellungen von Kindheit. Die Rede von der »Augenhdhe« ist
ein Beispiel.

Vor der Klasse

Ich teilte Frau A. den Gedanken mit, der sich mir aufdringte,
spekulativ: »Ich habe den Eindruck, dass Sie sich von der Klas-
se fotografiert fithlen, 20 Augenpaare sind auf Sie gerichtet.«—
Es trat Stille ein, eine lange Stille, sie begann zu weinen. — In
den nachfolgenden Sitzungen kam ein Netz von Unerledigtem,
Konflikthaftem, sie in ihrer Einsamkeit Uberfordernden zu Ta-
ge. Im letzten Jahr war alles das zusammengeschossen, wenn
sie eine Schulklasse betrat: die Trauer um den Vater, den Vater
nicht gekannt, erkannt zu haben, sich zeigen zu miissen, aber
auch zu wollen, beobachtet zu werden, ohne zu wissen, warum
und was beobachtet wurde; dazu der Wunsch gesehen zu wer-
den, nicht zuletzt vom neuen Freund. Sie vermutete, dass sie sich
dem schmerzlich vermissten Vater anverwandelt hatte, indem
sie Lehrerin wurde. Sie war Fotograf, Kamera, Kind, Beobachte-
te. Das ging nicht in derselben Situation auf: Sie wurde von den
Kindern beobachtet. Sie, die in freier Geste etwas zeigen woll-
te, ndmlich Kunst, war eingeklemmt: Sie war Vater und Kind, die
Schiiler, der Vater und die Kinder. Sie wehrte sich dagegen durch
die Kinder verandert zu werden, gleichzeitig war deren Verande-
rung ihr padagogischer Auftrag, in diesen Auftraginkludiert wa-

117



ren die geliebten Inhalte. Ansatzweise bewusst werden konnte
das erstin der Analyse. »Bekannt« war es dennoch.

Unheimlich

Es zeigt sich Frau A. etwas Unheimliches Freud beschreibt das
Unheimliche als eine »Art des Angstlichen«. Verdringte Affek-
te tendieren dahin, in Angst Ubersetzt zu werden. Das Heimi-
sche, also Bekannte, wird heimlich und dann unheimlich, Freud
schreibt mit Schelling, »das Unheimliche sei etwas, was im Ver-
borgenen hitte bleiben sollen und hervorgetreten ist« £ Frau A.
war mit der Dichte des Unheimlichen tiberfordert.

Scham

Scham spielte in die Arbeit als Lehrerin hinein, mit dem Zei-
gen eng verbunden, die Hemmung, etwas zu zeigen, mit einem
Ubergang in Schuldgefiihle. Scham ist ein sozialer Affekt, einer,
der vorwiegend im Sehen spielt. Die Kiinstlerin Andrea Bittner
spricht von der Grenze des Darstellbaren der Scham in der Bil-
denden Kunst. Sie tut das mit Beziehung auf Freud.

Scham ist erst mal ein unangenehmes Geftihl, und wir
alle versuchen Schamgefiihle zu vermeiden. Scham be-
rihrt eine Grenze von Darstellbarkeit. [...] In der Scham
liegt radikales Potenzial, weil sie sich immer an gesell-
schaftliche Konventionen und Normen kniipft. Wo wir
uns schamen, da bertihren wir den Bereich des nicht
Darstellbaren, in dem die Sprache und das Zeigen zu-
sammenbrechen. Scham ist anti-immersiv. Zugleich ist
Scham eine hilfreiche Emotion, weil sie ein heuristisches
Gefiihl ist: Sie kann zur Methode werden, um genau die-
se Normen des Zeigens zu spuren und aufzudecken. In
der Ethnologie wirﬁ zwischen Scham- und Schuldkultu-
ren unterschieden!

Frau A. schiamte sich zu zeigen, wie sie aussieht, was sie wiinscht,
wessen sie bedarf, was sie weifd und kann. Sie schamte sich we-
gen der Niederlagen im Kampf um das Lehrersein und ihres In-
teresses an der Kunst. [hr intensiver Wunsch, ihre Begierde, et-
was zu zeigen, war zunichst animiert durch andere, wohl nicht
zuletzt durch die Neugier des Vaters, derer er sich auch schamte.
Sie erlebte es somit als genauso riskant, gesehen zu werden, wie

118



neugierig auf andere Menschen und Inhalte zu sein. Gegenwar-
tig war sie unsicher, ob iberhaupt und was sie Bemerkenswertes
vorzuzeigen habe an Unterrichtsinhalt oder als mittelalte Frau.
Sie fiirchtete, dass Verfihrung, aktiv wie passiv, nichts in Bewe-
gung setzen, kein Begehren sich zeigen wiirde. Die Gefahr war,
wenn das doch geldnge, dass ihre bisher mithsam im Zaum ge-
haltenen Bedirfnisse und Anspriche sie iberwaltigen konnten.
Und dann war da noch die Verstarkung der Unsicherheit durch
das eine Paar Augen des neuen Freundes.

Sie war offenbar beinahe in die Schienen geraten, beinahe in
die Frihverrentung abgestiirzt. Sie war dabei, gerade noch ein-
mal einen Schlenker zu machen.

Couch

Fir den Fortgang der Analyse war forderlich, dass sie nur zwei
Sitzungen lang im Sitzen stattfand. Ich hatte, ohne Zusammen-
hinge zu kennen, schnell bemerkt, dass es fir sie eine Tortur
war, sich zu zeigen und direkt angesehen zu werden. Sie legte
sich nicht ganz ohne Zégern auf die Couch, hatte den Mut und
das Vertrauen gefunden, sich dem auszusetzen, was sich indi-
rekt zeigte, assoziativ. Sie zeigte sich in dem, was sie sprach, und
durch die Bilder, die dabei in mir entstanden — fiir sie unsichtbar.
Meine Imaginationen waren eine unentwirrbare Mischung aus
dem, was ihr Sprechen auf dem Screen dessen evozierte, was ich
mir vorstellte. Das hinwiederum war die Basis flirs Horen, oh-
ne am Sinn zu kleben. Sie war sich auf diese Art, vermute ich,
sicher, dass ich sie nicht die ganze Zeit in ihrer Gestalt vor Au-
gen hatte, aber ich hatte sie im Blick. Diese leicht verschobene
Situation eroffnete einen kleinen Spielraum, der durch das Sich-
Zeigen-Missen im Atelier und vor der Schulklasse verschlossen
war.

Thr war vor der plotzlichen Zusammenhangserkenntnis nicht
klar, dass sie befiirchtete, vielleicht auch hoffte, etwas von ih-
rer ratselhaften Geschichte mit dem Vater zu zeigen, zu zeigen,
was ihre Wiinsche geblieben waren. Sie wollte vermeiden, dass
die Schiuler:innen womdglich erkannten, dass die Kunst, die sie
unterrichtete, auch ein Schutz war, um nichts von sich zu zei-
gen.Derart geschwicht, hegte sie ihrerseits die Befiirchtungen
vom Vater damals, den Schiiler:innen und dem neuen Freund

19



jetzt, in eine eiserne Spur zu kommen, die sie stiirzen lassen
konnte — artikuliert mit den Strafdenbahnschienen von damals,
zur Zeit der Analyse als Metapher noch wirksam und nachtrig-
lich zu einer sich selbst verstirkenden, Leiden bringenden Riick-
koppelungsschleife geworden, die trotz allen Widerstands in die
Frithverrentung fihrte.

Im unbewussten Sich-Zeigen liegen die Zeiten nebeneinander,
sind nicht linear sortiert.

Begehren als Geschenk

Die Analyse gab dem widerstreitenden Wunsch Raum, sich zu
zeigen, sich auch zum Objekt zu machen. Das kann ein aufre-
gender sexueller Wunsch sein. Voraussetzung war Vertrauen.
Denn es macht manchmal Angst, Winsche und Begierden als
Geschenk sehen zu lassen oder in Empfang zu nehmen, damit
gegen eben jene Angst anzutreten (Angstlust), dem Begehren
des anderen entgegenzukommen, es zu zeigen, sich verletzlich
zu machen, die Seite der Stirkung nicht zu sehen, immer gera-
de noch in der sozialen Situation vertretbare Ubersetzungen zu
schaffen. Das, was da zu zeigen ist, selbst ein Unterrichtsinhalt
oder Inhalt eines Vortrages, existiert nicht jenseits einer Perfor-
manz. Seh lassen, was es vorher nicht gibt, was einer Darstel-
lung harrt!®2 Dahin fiihrt im Effekt der Voyeurismus der Schii-
ler:innen / des Vaters, aber auch der Lehrer:innen, sehen zu wol-
len, was die / der Andere kann, was sie bewegt, was sich von
den Vorhaben der Lehrenden an ihnen bewegt.

Exhibitionismus

Dilm Exhibitionismus (hier nicht als Pathologie, sondern als
Lust sich zu zeigen verstaen) geht es darum, Nihe und Di-
stanz zugleich herzustellen 4/1m Exhibitionismus zeigt das Sub-
jekt etwas, gibt etwas zu sehen, indem es sich zeigt, was aber
etwas anderes ist als das, was es zeigt!S Dieses Zeigen hat et-
was Ironisches, ein Als-Ob. Zeigen ist ein Wechselspiel. Manch-
mal wird sogar etwas gezeigt, das so offensichtlich ist, dass es
bisr nur wegen dummer Angewohnheiten nicht gesehen wur-
de, im Wechsel dazu wird etwas, das nicht so offenkundig sein
soll, schnell verborgen. Zeigen ist enthtillen, auch von etwas, das

120



es so vorher nicht gab; ohne Verborgenes, das vielleicht nur der
Beleuchtung entbehrt, gibt es nichts zu zeigen, auch keine Lust.

Es zeigt sich mehr und anderes von den involvierten Perso-
nen und Inhalten, als je jemand wissen kann. Genau darin be-
steht die Produktivitit. Zur Moderation in padagogischen Zu-
sammenhéingen ist der Bezug auf etwas Drittes wichtig, auf ei-
ne Sache, damit wird das rein zwischenmenschliche Sich-Zeigen
gepuffert, ibersetzt, nicht zur Hauptsache. Dieses Dritte muss
immer wieder konstruiert werden mit Hilfe der artifiziellen Si-
tuation des Unterrichts.

Kunst ist dabei ein besonderer Fall, weil in ihr oft nicht klar
ist, was gezeigt wird, nur dass etwas gezeigt wird. Jemand muss
sich diesem Zeigen zur Verfiigung stellen, in den Dienst der Sa-
che stellen, sie und sich zum sujet machen. Kunstpiadagogik sorgt
fur eine Anerkenntnis, dass sich etwas zeigt, ohne immer schon
genau zu wissen was, und auch nicht, worauf es hinauslauft, und
dass sich in der kunstéhnlichen Produktion etwas zeigt, was erst
vom anderen gewurdigt werden kann. Das wire eine Basis fur
weitere Differenzierungen2 Vertrauen und Offenheit fir diffe-
rentielle Spannungen.

Kunst hat Teil an der Dynamik des Exhibitionismus, z.B. in
Form der Ausstellung. Sie wurde vom Kultwertim Religiosen be-
freit, muss damitin der Ausstellung und deren Umfeld retroaktiv
zu etwas gemacht werden,

sie entfernt sich vom »festen Ort im Innern des Tem-
pelsg, sie stellt sich nach Auflen leer heraus und maxi-
miert ihren Ausstellungswert. Mit der Befreiung von der
Einzigkeit ihres Ursprungs tritt sie aus ihrer Fixierung
an die Einmaligkeit ihrer Stelle heraus, multipliziert ih-
re Erscheinung im Raum, wird aus einem Hoéhlenzauber
zur Offentlichen, virtuell demokratischen Exhibition und
machtjeden Raumi) dem sie sich zeigt, zur Ausstellung,
zu einem Museum 8

— Davon wollte Frau A. sich mitreiffen lassen. Sie kam zunichst
nicht hinterher.

Objekt des Blicks

Der Wunsch, sich (oder ihren Gegenstand) zum Objekt des
Blicks zu machen, durfte bei vielen Lehrer:innen virulent sein,

121



am anderen die eigenen Wiinsche und Gedanken sich bewegen
zu sehen. Darin sind Schiiler:innen und Lehrer:innen aufeinan-
der angewiesen, verwiesen. Motor hierfir sind Neugier und leid-
volle Erfahrungen.

Das zu unterstellen, ist das sujet, die Unterlage fiir den im Vor-
dergrund stehenden Inhalt und Zweck des Unterrichts. Dieses
sujet sind Menschen und Themen. Die Inhalte werden zu frucht-
baren Schauplitzen. Sie waren in der Erzahlung der Kunstpad-
agogin fast ganz verschwunden. Sie hatte lediglich erwéhnt,
dasssiesichin der einen Klasse intensiv mit der Portraitfotos von
Thomas Ruff beschiaftigen wollte.

PEEPING
TOM

AUGEN DER ANGST

Abbildung 2: Thomas Ruff: Por-
trdt (P. Stadtbiaumer) 1988. C-
Print. 25 x 19,5cm. https://www.
van-ham.com/de/kuenstler/th
omas-ruff/thomas-ruff-portrae
t-p-stadtbaeumer.htm] [letzter
Aufruf am 24.06.2025]

Abbildung 3: Blue-Ray Cover:
Peeping Tom von Michael Powell
(1959) https://www.arthaus.de
/peeping_tom-augen_der_angst
[letzter Aufruf am 24.06.2025]

Viel weniger »unschuldig« und schon fast Gberdeterminiert
war ein geplantes Projekt, das sie erwihnte, eine ausfithrliche
Filmanalyse von Peeping Tom von Michael Powell (1959).

Tagsiiber arbeitet der unscheinbare Mark Lewis als
Kameraassistent in einem Filmstudio. Seine Kollegen
schitzen ihn, und niemand ahnt, dass er als Kind von
seinem Vater fir psychologische Experimente im Rah-

122


https://www.van-ham.com/de/kuenstler/thomas-ruff/thomas-ruff-portraet-p-stadtbaeumer.html
https://www.van-ham.com/de/kuenstler/thomas-ruff/thomas-ruff-portraet-p-stadtbaeumer.html
https://www.van-ham.com/de/kuenstler/thomas-ruff/thomas-ruff-portraet-p-stadtbaeumer.html
https://www.van-ham.com/de/kuenstler/thomas-ruff/thomas-ruff-portraet-p-stadtbaeumer.html
https://www.arthaus.de/peeping_tom-augen_der_angst
https://www.arthaus.de/peeping_tom-augen_der_angst

Abbildung 4: Filmstill: https://www.arthaus.de/peeping_tom-augen
_der_angst [letzter Aufruf am 24.06.2025)

men seiner wissenschaftlichen Forschungsarbeit miss-
braucht wurde. Regelmiaflig weckte der renommierte
Psychologieprofessor und Autor seinen Sohn nachts auf
und versetzte ihn in Angst und Schrecken. Mit Kamera
und Tonband hielt er minutiés die Reaktionen fest: ein
Horror, der sich einprigte.

Nach Feierabend fotografiert er sparlich bekleidete Mo-
delle fur einen Zeitschriftenhandler, der die Fotos unter
der Ladentheke verkauft. Nachts dreht Mark Lewis seine
eigenen Filme. Er sucht Frauen (Prostituierte oder Sta-
tisten vom Dreh), denen er sich unter verschiedensten
Vorwinden nahert, um sie zu filmen. Wihrend die Ka-
mera l4uft, setzt er den wehrlosen Opfern ein Messer an
den Hals und richtet das Objektiv auf ihr Gesicht. Er will
nicht nur ihre Todesangst, sondern auch den entsetzten,
letzten Blickihrer Augen angesichts des Todes einfangen.

Als er seine in etwa gleichaltrige Nachbarin Helen ken-
nenlernt, kann er sich langsam 6ffnen und positive Ge-
fihle entwickeln. Doch gleichzeitig gerédt die Fassade sei-
nes Doppellebensins \ﬁanken und die Mordermittler ge-
langen auf seine Spur!

Peeping Tom ist ein Film, in dem die Grausamkeit des Zeigenwol-
lens in Uberspitzung vorkommt. Es ist darin auch der Kern der

123


https://www.arthaus.de/peeping_tom-augen_der_angst
https://www.arthaus.de/peeping_tom-augen_der_angst

Aggressivititder hier verhandelten Thematik vorhanden, dieich
wenig entfaltet habe.

Die beiden Unterrichtsthemen giben Anlass, dies von der Seite
der Kunst noch einmal in Einzelfallstudien zu untersuchen.

Zum Schluss

Bei der Entscheidung fiir den Beruf der/s Kunstpidagog:in, in
der Vorbereitung auf den Beruf und fir die Fahigkeit, Lehrer:in
zu bleiben, muss es egal werden, was wer wann alles sonst noch
zeigt und was davon entdeckt wird —in den Grenzen einer Ethik
des Berufs. Jede:r kann darum wissen, dass etwas sich zeigt, das
nicht beabsichtigt ist, so z.B. etwas vom singuldren Realen ei-
ner jeden Person, der Ausgangspunkt des Begehrens zu lehren.
Dafiir allméhlich eine Darstellung zu finden, macht gute Leh-
rer:innen, wire ein kreatives Symptom. Der Ubergang zur in-
haltlichen Ausrichtungist flieflfend. Mutig umzugehen, mit dem,
was nicht kontrolliert werden kann, wird auch zum Treibsatz
werden fiir die Vermittlung der Inhalte. Es zeigt sich dann etwas,
vom Begehren zu lehren.

Die eigenen Macken und die der Institutionen zum produkti-
ven Anlass fiir weitere Klarung der Sache und der Beziehungen
flrs Lernen und auch fiirs Lehren zu machen, ist eine Chance —
in Kombination mit der titigen Kritik an den vorfindbaren Ein-
richtungen. Vorbereitung auf den Beruf geht wachsam indirekt
voran: sich mit dem unabschlieffbaren Wunsch zu lehren und et-
was zu lehren moglichst offen auseinanderzusetzen. — Wer einen
solchen Wunsch an sich nicht entdeckt, sollte schon im Studium
die Frihberentung anstreben.

PS

Jacques Lacan schreibt: »Ich spreche mit meinem Korper, und
dies, oe es zu wissen. Ich sage also immer mehr, als ich davon
weifd. «22

El Das Manuskript war Grundlage  und Sich-Zeigen. Kunstdidaktik als ex-
fir einen Vortrag an der Universi-  perimentelle Praxis, Sommersemester
tdt Hamburg (11.7.2024). Die Vorle- 2024. Die Spuren des Anlasses sind
sungsreihe hatte das Thema Zeigen erhalten geblieben.

124



Vgl. Jacques Lacan, Die vier Grund-
begriffe der Psychoanalyse. Seminar XI,
hg. v. Jacques-Alain Miller, tbers. v.
Norbert Haas, Olten 1978, Walter,

243.

El Regina Troschke, Szenen der Lust. Was
ziehe ich an? Wen ziehe ich an? Was
zieht mich an?, in Karl-Josef Pazzini
(Hg.), Wenn Eros Kreide frifit. Anmer-
kungen zu einem fast vergessenen The-
ma der Erziehungswissenschaft, Essen
1992, Klartext, 171-174: 171.

El]eremy Bentham, Das Panoptikum
oder das Kontrollhaus, hg. v. Chris-
tian Welzbacher, tbers. v. Andreas
L. Hofbauer, Berlin 2011, Matthes &
Seitz.

ElVgl. Michel Foucault, Uberwachen

ses, Ubers. v. Walter Seitter, Frankfurt
a.M. 1977, Suhrkamp, 265; eine Fort-
schreibung findet sich in Zygmunt
Bauman, David Lyon, Daten, Droh-
nen, Disziplin. Ein Gesprich tiber fliich-

juliet Kothe, »In der Scham liegt

radikales Potenzial«. Gesprich mit
Andrea Biittner, in Metropol. Maga-
zin_ fir Kunst und Leben, 16.6.2021
https://www.monopol-magazin.de/
interview- andrea-buettner-der-sch
am-liegt-radikales-potenzial [letz-
ter Aufruf am 11.7.2024]; siehe hierzu
auch Andrea Biittner, Shame, hg. v.
Mason Leaver-Yap, London/Berlin
2020, Koenig Books/KW Institute for
Contemporary Art.

Vgl. Jacques Lacan, Die Angst. Semi-

nar X (1962-1963), hg. v. Jacques-
Alain Miller, Gbers. v. Hans-Dieter
Gondek, Wien 2010, Turia + Kant,
240.

Iﬂ Vgl. ebd., 317.

und Strafen. Die Geburt des Gefingnis- |14| Vgl. Jacques Lacan, Die Objektbezie-

hung. Seminar IV (1956-1957), hg. v.
Jacques-Alain Miller, Gbers. v. Hans-
Dieter Gondek, Wien 2003, Turia +
Kant, 321.

tige Uberwachung, ibers. v. Frank Vgl. ebd., 195.

Jakubzik, Berlin 2018, Suhrkamp.

El Vgl. Karl-Josef Pazzini, Manche Stun-
den sind wie Zecken, in Kunst + Unter-

richt, 161 (1992), 47.

H Anonymisierung und Pseudonymi-
sierung im Sinne von § 203 StGB.

Vgl. Jacques André, »Nachtriglich-
keit« (»aprés-coup«) und ihre Uberset-
zung in der Kur, in Psyche, 77:9—10
(2023), 798-823 https://doi.org/10
:21706/ps-77-9-798.

El Mir im Ubrigen auch. Wohl auch des-
halb habe ich die Geschichte zwei
Mal aufgenommen.

Sigmund Freud, Das Unheimliche
(1919), in ders., Gesammelte Werke,

Vgl. Karl Landauer, Zur psychosexu-

ellen Genese der Dummbheit [1929], in
ders., Theorie der Affekte und andere
Schriften zur Ich-Organisation, hg. v.
Hans-Joachim Rothe, Frankfurt a. M.
1991, Fischer, 86—-108.

Vgl. Jacques Lacan, Die Ubertra-

gung. Seminar VIII (1960-1961), hg. v.
Jacques-Alain Miller, Gbers. v. Hans-
Dieter Gondek, Wien 2008, Passa-

gen, 377

Werner Hamacher, Ausstellungen der

Mutter: Kurzer Gang durch verschiede-
ne Museen, in Thomas Schestag (Hg.),
>geteilte aufmerksamkeit<. Zur Frage
des Lesens, Bern 1997, Peter Lang, 53—

90:58.

London 1940-52, Imago, XII: 229— So Wikipedia iiber den Film Peeping

270:254.

Tom, Regie: Michael Powell, Michael
Powell (Theatre) 1960); https://de.w

125


https://doi.org/10.21706/ps-77-9-798
https://doi.org/10.21706/ps-77-9-798
https://www.monopol-magazin.de/interview-andrea-buettner-der-scham-liegt-radikales-potenzial
https://www.monopol-magazin.de/interview-andrea-buettner-der-scham-liegt-radikales-potenzial
https://www.monopol-magazin.de/interview-andrea-buettner-der-scham-liegt-radikales-potenzial
https://de.wikipedia.org/wiki/Augen_der_Angst
https://de.wikipedia.org/wiki/Augen_der_Angst

ikipedia.org/wiki/Augen_der_Angst jacques Lacan, Encore. Seminar XX

[letzter Aufruf am 06.07.2024].

126

(1972-1973), hg. v. Jacques-Alain
Miller, tbers. v. Norbert Haas, Vreni
Haas, Hans-Joachim Metzger, Wein-
heim 1986, Quadriga, 128.


https://de.wikipedia.org/wiki/Augen_der_Angst

Sergio Benvenuto, Lacan, Kris and the
Psychoanalytic Legacy. The Brain Eater,
Abingdon/Oxon, New York 2024,
Routledge

Steffen Kriiger

At this point of the interpretation | was waiting for the patient’s
reaction. The patient was silent and the very length of the
silence had a special significance. Then, as if reporting a
sudden insight, he said: >Every noon, when | leave here,
before luncheon, and before returning to my office, | walk
through X Street [a street well known for its small but attractive
restaurants] and | look at the menus in the windows. In one
of the restaurants | usually find my preferred dish — fresh
brains.<

Diese Szene, in der der psychoanalytische Ich-Psychologe
Ernst Kris eine klinische Vignette zur Darstellung ich-
psychologischer Methodik kulminieren lasst, wurde Mitte
des 20. Jahrhunderts zur Schliisselstelle einer Debatte zur
psychoanalytischen Technik zwischen Lacanianern und Ich-
Psychologen. Noch heute bildet die Kontroverse tiber Kris'
Bericht von einem jungen Akademiker, der von der Fantasie
besessen war, er wiirde stets in Gefahr sein, die Ideen an-
derer stehlen, eine wichtige Grundlage psychoanalytischer
Orientierungen. Sergio Benvenuto hat nun mit Lacan, Kris
and the Psychoanalytic Legacy. The Brain Eater (2024) eine
120-seitige Studie verdffentlicht, die neues Licht auf diese
Kontroverse wirft, indem sie die Ungereimtheiten und Wi-
derspriiche, besonders in Lacans Ausdeutungen von Kris’
Vignette, ins Detail verfolgt.

Benvenuto zshlt stolze sieben Male, in denen Lacan sich
zwischen 1954 und 1967 mit Kris" Bericht befasst, und er

127

Rezensionen



folgt Lacans Auslegungen bis hinein in ihre — oft vielsagen-
den — Ungenauigkeiten und inh&renten Widerspriiche. In
insgesamt 27 kurzen Kapiteln, die, oft wie Miniaturen und
Gedankenstiicke, in loser, essayistischer Form die Proble-
me von Lacans Kris-Interpretation von verschiedenen Seiten
beleuchten, gelingt es Benvenuto beeindruckend, die Ver-
astelungen sowie die Strahlkraft dieser Interpretation fiir die
weitere Theoriebildung innerhalb der klinischen Psychoana-
lyse in ihrer Komplexitdt herauszuarbeiten. In einigen der
spéateren Kapitel des Buches dreht der Autor dann seine Ar-
gumentationslogik um und nutzt die von ihm freigelegten
Einsichten, um Kerntendenzen aktueller klinischer Praxis kri-
tisch zu hinterfragen, oder ihnen vermittels eines Streitpunkts
der Kontroverse Kris-Lacan eine Alternative anbei zu stellen.
Den Fokus auf die Vaterlmago zum Beispiel, den man so-
wohl in Kris' Fallbeschreibung als auch in Lacans Auslegun-
gen finden kann, nimmt Benvenuto zum Anlass, den starken
Bezug auf die Mutter in der heutigen analytischen Praxis zu
kritisieren: »The mother is almost always to blame for every-
thing (the father’s function has almost disappeared in current
psychoanalysis)«, schreibt er (S. 94).

Aber zu Lacans Kris-Rezeption selbst, die in Benvenutos
frithen Kapiteln minutids aufgefachert wird. Zunéchst, im Se-
minar 1 aus dem Jahr 1954, schlie3t sich Lacan Kris' Inter-
pretation an und findet in der so verschliisselten wie pro-
vokanten Antwort des Analysanden ein Beispiel des »vollen
Sprechens« (S. 87) — Benvenuto bemerkt richtig: »Lacan be-
came particularly interested in Brain's case because he must
have found it very >Lacanian«« (S. 33). In Lacans folgenden
Lesungen, die 1956 ansetzen, verdunkeln sich sowohl seine
Bewertung von Kris' Arbeit als auch sein Ton. Nicht zuletzt
auf Grundlage von teils despektierlich falschen Wiederga-
ben von Kris’ Text kann Lacan, wie Benvenuto zeigt, Kris vor-
werfen, dass er seinen Analysanden mit seinen Deutungen
zu einem Acting Out treibt. Kris schreibt, sein Patient sagte
ihm, er schaue nach den Sitzungen und auf dem Weg zu-

128



riick ins Biiro, ob er auf den Speisekarten kleiner Restaurants
»Frisches Hirn« finden kann; Lacan hingegen behauptet di-
rekt, dass Kris' Patient nach den Sitzungen bei ihm frisches
Hirn essen geht. Indem Kris’ Interpretation das verwerfe und
den Weg zu dem versperre, was den Analysanden umtreibe,
kehre im Einverleiben frischen Hirns dieses Verworfene wie-
der: ndmlich die Lust an der oralen Zerstérung des Intellekts
und der Ideen anderer — so Lacan.

Benvenuto selbst bezeichnet seine Studie als Dekonstruk-
tion im Sinne Derridas — also als das Lockern verhérteter
Zusammenhinge und Auflésen lange bestehender und da-
durch véllig normalisierter Verbindungen. Wenn er mit Be-
zug auf Alessandra Campo schreibt, dass ein Acting Out das
Gegenstiick zum performativen Sprechen ist, so wird darin
diese dekonstruktivistische Orientierung deutlich. Ein Acting
Out, so Benvenuto, ist eine Handlung, die den Sinn eines
Sprechens hat; das performative Sprechen dagegen ist ein
Sprechen, dessen Resultat eine Handlung ist (S. 42). Ein Ac-
ting Out, so Benvenuto, liel3e sich in Kris' Fallbeschreibung
nur erkennen, wenn der Analysand sich tatsichlich direkt
nach einer Sitzung mit frischem Hirn vollstopfte; in Kris" Ori-
ginaltext ist dies weniger wahrscheinlich und damit die Aus-
sage als performatives Sprechen zu werten — als ein Phino-
men, das Lacan hatte wertvoll erscheinen miissen. Wahrend
Benvenuto somit kleinteilig herleitet, wie Lacan nur {iber un-
genaue und verfilschte Wiedergaben der Kris'schen Fall-
beschreibung seine eigenen theoretischen Positionen stér-
ken kann, gelingt es ihm parallel dazu, durch seine eigenen
theoretischen Wendungen diese Lacanschen Positionen der
Kris'schen Deutung wieder zuzueignen.

Das volle dekonstruktivistische Potenzial seiner Arbeit |&sst
sich jedoch erst dort ausmachen, wo Benvenuto auf die ty-
pischen Dynamiken der Tradierung dieser Fallbesprechung
hindeutet:

For example, the prestigious leader of a Lacanian institute
wrote: At one point, when his patient complains about the

129



fact that he copies everything, Kris pulls out a book from the
library and shows him, proof in hand, that he has copied
nothing. The patient accepts this and — a famous episode —
goes to eat something after the session: fresh brains< (Eric
Laurent, bei Benvenuto, S. 55).

Weder gibe Kris" Text her, dass sein Patient wirklich fri-
sches Hirn al3, noch sei klar, ob Kris tatsdchlich mit der
Konfrontation mit handfesten Beweisen — in diesem Falle,
das Bibliotheksbuch — das Wirklichkeitsverstéandnis dieses
Patienten zu liberwiltigen versuchte. Und doch ist es diese
karikierte Version, die in die Geschichte der Psychoanalyse
eingegangen ist. Benvenuto: »In fact, this version — comple-
tely erroneous, as we have shown — is what thousands of
Lacanians of the various schools learn in their training« (S.
55).

Bei aller Zuneigung zu Benvenutos dekonstruktivistischer
Verve muss ich beziiglich seiner betont grol3ziigigen Aus-
legung von Kris’ Fallbeschreibung doch Zweifel anbringen.
Ich selbst habe mich in meinem Doktorarbeitsprojekt Kris’
Gesamtwerk gewidmet, um dort jene Ideen und Konzepte
herauszuarbeiten, die ihn wéhrend des Zweiten Weltkriegs
dazu beféhigten, auf Alliierter Seite zu einem der wichtigs-
ten und einflussreichsten Propagandaanalytiker zu avancie-
ren. Es sind nicht zuletzt die Verbindungen zwischen Kris'
frithen kunsthistorischen Arbeiten, seinen kunstpsychologi-
schen und psychoanalytischen Beitrdgen der 1930er Jahre
sowie seinen Texten zur Propaganda, die ihn zu einem be-
eindruckenden Denker machen. Im letzten Kapitel meiner
Arbeit jedoch zeichne ich nach, wie diese Verbindungen
in Kris' spaten klinischen Beitragen selbst einen Hauch des
Autoritdren annehmen und wie Kris' Erfahrungen aus der
Propagandaforschung sich auf seine weitere Arbeit in der
Psychoanalyse ausgewirkt haben mochten. Die Eindriicke,
die sich mir hier auftaten, waren solche, die sich mit den kri-
tischen Kommentaren Lacans, die Benvenuto nun in seiner

130



Arbeit dekonstruiert, gut deckten, auch wenn mir Lacans po-
lemischer Stil dabei wenig hilfreich erschien.

Im Propagandakrieg gegen Nazideutschland ging es Kris
darum, die Funde des britischen Informationsdienstes der-
art zu verdichten, dass sie die Bedeutungsmuster und per-
formativen Routinen der NS-Propaganda freilegten. Derart
sollte der verdeckte, unbewusst gemachte Kern dieser Pro-
paganda zum Sprechen gebracht werden, sodass diese Fun-
de dann in Radiosendungen an die deutsche Bevdlkerung
zuriickgegeben werden konnten. Solche im wahrsten Sin-
ne »schlagend tiberzeugenden< Deutungen sollten die deut-
sche Bevélkerung zuriick auf den >Boden der Tatsachen< ho-
len. Wenn Kris nun in dem von Lacan besprochenem Arti-
kel schreibt: »This study started on a descriptive level and
proceeded gradually to establish typical patterns of behavi-
or, present and past«, so wird iiber die weitere Fallbespre-
chung deutlich, dass dies ebenfalls einen schlagenden Ef-
fekt haben sollte. Die »large number of details of behavior,
die er so sammelte und zu einem Charakterbild des Patien-
ten zusammenfuigte, sollten, ganz nach dem Vorbild seiner
Arbeiten zur Propaganda, diesen Patienten ein verdichtetes
Bild seiner selbst vorhalten und ihn damit ebenfalls ein stiick-
weit iberwiltigen.

Diese Strategie wird noch plausibler, wenn Kris in einem
spateren Absatz desselben Artikels tiber die produktiven Ef-
fekte aggressiver Impulse in der klinischen Arbeit schreibt:
sprovided the patient had been suitably prepared for the ap-
pearance of aggressive impulses within the transference, the
wit of the interpretation may have struck home and created
insight«. Es ist vor diesem — hier kurz entfalteten — Hinter-
grund, dass ich mir weniger sicher bin als Benvenuto, ob
Kris' nicht doch ein hdheres Mal} an Interventionismus ob
des Realitétsverstindnisses seines Analysanden zu entfalten
suchte. In meiner Deutung der Kontroverse finde ich jeden-
falls gute Griinde, in Lacans Kritik des Interventionismus, des

131



ssummaryism« und des Amerikanischen >Adaptionismus< an
Kris mit einzustimmen.

Doch gerade aufgrund dieser Differenzen in den Lesarten
der Positionen von Kris und Lacan bin ich Benvenuto dank-
bar dafiir, dass er Lacans Beweggriinde fiir seine Kritik an
Kris beleuchtet hat. Im Stile einer klassischen psychoanalyti-
schen Verdachtshermeneutik konterkariert Benvenuto Lacans
Argumente gegen Kris mit Lacans Biografie und seinen eige-
nen Karriereambitionen. So warf Lacan beispielsweise Kris
vor, die Selbstvorwiirfe des Plagiierens aufseiten seines Ana-
lysanden viel zu ernst zu nehmen — so etwas wie Plagiieren
gidbe es gar nicht; zugleich aber erhob Lacan selbst erbitter-
te Plagiatsvorwiirfe gegen Kollegen (S. 7). Als ein weiteres
Beispiel verspottet Lacan Kris als neuen Papst der Psychoana-
lyse, ist jedoch selbst unbeirrbar auf das Einnehmen dieser
Position aus, ja versucht sogar eine Audienz beim echten
Papst zu erwirken, um mit ihm die Zukunft der Psychoanaly-
se innerhalb der Kirche zu diskutieren (S. 60).

Diese anekdotisch dargereichten Intrigen wirken nicht nur
als Auflockerungen in einem ansonsten dichten Text, sie die-
nen auch als wichtige biografische Kontextinformationen,
die helfen, Lacans Kris-Interpretation ins rechte Licht zu rii-
cken. Benvenuto kommt zu dem — meiner Ansicht nach rich-
tigen — Schluss, dass beide, sowohl Kris als auch Lacan, am
Rande des Dogmatismus argumentierten (S. 29). Kris ver-
suchte — erfolgreich in seiner Zeit — die Ich-Psychologie
als dominante psychoanalytische Orientierung zu festigen;
Lacan versuchte dasselbe mit seiner Tradierung des Freud-
schen Erbes, damals jedoch viel weniger erfolgreich. Kris’
Artikel lasst sich als Angriff, wenn auch in héflicher Form,
auf Melanie Klein und deren Weiterentwicklung der Psycho-
analyse in England verstehen; Lacan war in seinen Attacken
auf Kris und die Ich-Psychologie weniger héflich. Benvenutos
Urteil: »Kris and Lacan, insofar as they suggest that their stra-
tegy is valid, always, everywhere and with everyone, are both
wrong« (S. 29, Hervorh. im Orig.).

132



Letzilich jedoch bleibt Benvenuto in seinem Urteil Lacan
néher als Kris. Dass diese N&he aber nie in blinde Lie-
be umkippt, macht seine Schriften interessant und wertvoll.
»[P]sychoanalysis [...] aims at dissolving all forms of depen-
dence. First | would say to the parents, but also to surro-
gate addictions«, schreibt er, und fiigt dann trocken hinzu:
»Some, in my opinion have an addiction to Lacan, of which
they should be weaned« (S. 105f.). Was ihn in Lacans N&he
halt, ist dessen theoretischer Fokus aufs GenieBen: »Laca-
nians will find pleasure when plunged into Lacanian theory,
which sees in every psychic form a form of jouissance. | mys-
elf often prefer Lacanian concepts to those of other schools,
precisely because Lacanian concepts lay bare something that
gives me enjoyment« (S. 99).

Es ist diese Affinitat zum Geniellen, die ihn auch auf
Lacans Seite hélt, wenn er sein Schlussplddoyer zur Kon-
troverse Kris-Lacan gibt. Spé&t in seinem Text diskutiert er
die Ideale, die seiner Meinung nach jede psychoanalyti-
sche Orientierung verfolgt: Liebe, Authentizitdt und Nicht-
Abhangigkeit (als unterschieden von Unabhangigkeit). Er
schreibt:

So, when we look at these ideals summarized by Lacan
more closely, we realize that ego psychology has merely said
the same things, albeit in language which is by no means
philosophically correct. The ideal of human love becomes
the idealization of the genital relationship and the adaptation,
so to speak, of every person to her or his partner. The ideal
of authenticity is reformulated as a reinforcement of the ego,
insofar as only a strong ego, that is, a flexible one, can sustain
an authenticity that doesn’t amount to a pure surrender to
the dynamics of the drives or submission to a super-egoic
prescriptiveness. The ideal of non-dependence is summed
up in the ideal of the independent, mature Ego: that is, a
subject separated from the mother (from the Other, Lacan
would say) and individualized. (S. 107)

Meiner Meinung nach frifft er damit ins Schwarze.

133






Cynthia Fleury, Hier liegt Bitterkeit
begraben. Ressentiments und ihre
Heilung, ibers. v. Andrea Hemminger,
Berlin 2023, Suhrkamp

Alissa Geffert

Die einzige Fahigkeit, in der das Ressentiment brilliert, ist:
zu verbittern, die Personlichkeit zu verbittern, die Situation
zu verbittern, den Blick auf die Welt zu verbittern.

Max Scheler, Das Ressentiment im Aufbau der Moralen (zit.
nach Fleury, S. 24)

Dorthin, wo die Bitterkeit begraben liegt, inmitten des poli-
tischen Ressentiments, begibt sich die Philosophin und Psy-
choanalytikerin Cynthia Fleury in ihrer in Frankreich viel-
gelobten Intervention Ci-git I'amer. Guérir du ressentiment
(2020). Diese nimmt sich eine Psychoanalyse des ressen-
timentgeladenen Subjekts vor, inklusive Heilungsvorschlag,
und psychologisiert dabei freiheraus jenes politische Phéa-
nomen, das derzeit in allen demokratischen Gesellschaften
anzutreffen ist. Um frotz allem in dieser Welt zu bestehen, oh-
ne Ressentiment und Verbitterung, rét sie denen, die davon
betroffen sind, zur analytischen Kur (S. 182). Gelingt dieser
Rat ohne elitdre Anspruchshaltung an das Subjekt?

Fleury selbst bewegt sich an der Schnittstelle von poli-
tischer Philosophie und Psychoanalyse, zwischen Theorie
und Praxis, ist Professorin fiir Geisteswissenschaften und Ge-
sundheit am Conservatoire National des Arts et Métiers in Pa-
ris und arbeitet zugleich als Analytikerin. Am Hépital Sainte-
Anne hat sie aullerdem eine Professur am chaire de philo-
sophie & I'hépital inne, den sie selbst eingerichtet hat: ein
interdisziplinarer Lehrstuhl, der in der ansonsten stark neu-

135



rowissenschaftlich ausgerichteten Psychiatrie der GHU Paris
angesiedelt ist.

lhre Intervention choreographiert die Autorin in drei Tei-
len, die im Originaltitel bereits in einem mehrdeutigen Wort-
spiel angekiindigt sind: Lamer, das Bittere, klingt im Fran-
z6sischen genauso wie la mére, die Mutter; klingt wie la
mer, das Meer. La mer, la mére, I'amer,all diese Phasen sind
miteinander verkniipft, schreibt Fleury einleitend, und be-
zieht sich dabei metaphorisch auf die beiden notwendigen
(Entwicklungs-)Prozesse der Individuation und der Sublimie-
rung (fiir die Fleury den schwankenden Rhythmus des Mee-
res als Symbol einfiihrt): »Jeder wird seinen eigenen Weg
gehen, doch alle kennen die Verbindung zwischen der még-
lichen Sublimierung (la mer), der elterlichen Trennung (la
mére) und dem Schmerz (I'amer), diese Melancholie, die
sich nicht von selbst 16st.« (S. 9) Das Bittere (I'amer), als
Figur, ergénzt hier also la mére und la mer um eine leidvol-
le, aber unvermeidbare menschliche Dimension. Das Bittere
bezeichnet bei Fleury eine anthropologische Gegebenheit,
die allerdings in unterschiedlichen Graden integriert oder
bewiltigt werden kann. Ins Politische tbersetzt, zeigt sich
diese Bitterkeit in Form des Ressentiments (S. 18).

Eine sehr figurale, assoziative Sprache ist bestimmend fiir
Fleurys Intervention, die sich durchweg zwischen politisch-
philosophischem Manifest und hoch allegorischer Erzihlung
bewegt. Es ist nicht leicht, sich in der Symbolsprache der Au-
torin zurechtzufinden. Diese Rezension ist daher iiberhaupt
ein Versuch, Grundlinien des Textes herauszustellen.

Der dreigeteilten Bitterkeits-Analyse ist noch ein Axiom vor-
angestellt, das als moralische »Parteinahme« (S. 9) die Rich-
tung der Intervention bestimmen soll. Hier behauptet Fleury
die immer bestehende Wahlmdglichkeit jedes Menschen,
handeln zu kénnen:

Hier gibt es eine Entscheidung, eine Parteinahme, ein Axi-
om. Dieses unantastbare Prinzip, diese regulative Idee lau-
tet: Der Mensch kann, das Subjekt kann, der Patient kann

136



[...]. Es handelt sich um eine moralische und intellektuel-
le Wahl in dem Sinne, dass darauf gesetzt wird, dass der
Mensch handlungsfshig ist, und vor allem wird der dem Pa-
tienten geschuldete Respekt auch von dieser Seite aufgerollt:
Er kann, er ist Akteur, der Akteur par excellence. (Ebd.)

An anderer Stelle schreibt sie noch schéarfer von der
»Pflicht zur Sublimierung des Ressentiments« (S. 87). Schon
bei dieser Setzung dréngt sich die Frage auf, von wo aus
Fleury spricht: Die intellektuelle Wahl treffen zu kénnen, die
sie fordert, mutet angesichts soziokultureller und auch un-
bewussterKontexte von Ressentiment-Strukturen idealistisch
an. Fleury behauptet also, dass das Ressentiment vor allem
strukturell-psychologisch im Menschen angelegt ist und sieht
den einzelnen Menschen auch in der Verantwortung, es auf
dieser Ebene mit ihm aufzunehmen.

Im ersten Teil des Buches geht es zunschst um die Defini-
tion und Dynamik des Ressentiments, welche die Autorin in
einem Vielgesprach mit u. a. Max Scheler, Montaigne, Nietz-
sche, Hegel, Cornelius Castoriadis oder Wilhelm Reich zu
konkretisieren versucht. Mit dem Phénomenologen Scheler
bestimmt Fleury das Ressentiment als das »wiederholte
Durch- und Nachleben einer bestimmten Antwortsreaktion
gegen einen Anderen«, welche sich tief in das Zentrum der
Personlichkeit einsenke (S. 18f.). An dieser Beschreibung
der affektiven Auslegung des Ressentiments setzt auch das
Bitterkeitsgleichnis an, denn Fleury vergleicht das Ressenti-
ment mit einer vom Kauen ausgelutschten Speise (S. 19). Mit
zunehmendem Ressentiment nehmen innere Divergenzen
ab, das Ressentiment sei »Verengung« (S. 80) und »Trag-
heit« (S. 55) der Seele.

Konkreter wird es, wenn Fleury versucht, dem politischen
Ressentiment eine Diagnose zu verpassen — und Patholo-
gien des Ressentiments entlang des DSM-V klassifiziert. Hier
spricht sie sogar von »Ressentimentstérung« (S. 88) und
zeichnet Analogien zwischen politischen Ressentiments und
psychotischen oder narzisstischen Funktionsweisen nach. Ei-

137



ne Ressentimentstdrung kénne als eine solche bezeichnet
werden, wenn sinvasive und sich wiederholende« (S. 92)
Strukturen bestehen. Diese Strukturen zeichnen sich durch
eine systematisch negativistische, feindselige und rachsiich-
tige Haltung aus (S. 88) — und kénnen auch schon in der
Kindheit bestehen, etwa in Form der Unfshigkeit, mit der
elterlichen Trennung (la mére) umzugehen (S. 89). Es ge-
be eine Reihe an Pathologien des Ressentiments, die die-
se Strukturen beinhalten, darunter zdhlen auch Formen der
Schizophrenie mit Verschwdrungswahn (S. 91).

Das Ressentiment sei stets fixiert gegen den anderen, es sei
nicht-relational. lhm sei auch nicht notwendig eine trauma-
tische Erfahrung vorangegangen. Im Abwehrmechanismus
Ressentiment habe das Subjekt seine Fahigkeit zur Symbo-
lisierung und Sublimierung verloren (S. 91) und kénne die
drei Figuren la mére, la mer und l'amer nur getrennt vonein-
ander erleben.

Auf einer zweiten Ebene fiihrt Fleury die Entstehung des
Ressentiments, ebenfalls mit Scheler, recht holzschnittartig
auf >die Demokratie< zuriick, welche ihrer Struktur nach ein
System sei, das Ressentiments hervorrufe (S. 25). Das Res-
sentiment entstehe durch eine Diskrepanz zwischen aner-
kannter rechtlicher Gleichheit und der Realitat konkreter Un-
gleichheiten (S. 29). Trotz der Aufgabe der Politik und eines
Rechtsstaates, soziale Bedingungen zu schaffen, die Ressen-
timents einddmmen, kdnne sich kein Individuum auf dieser
Pflicht ausruhen (S. 68), sondern miisse selbst ins Handeln
kommen. Fleurys Verstiandnis von individueller Verantwort-
lichkeit meldet sich hier also zuriick.

Schon folgt auch ein erster Heilungsvorschlag: Fleury ist
der Auffassung, dass es bei den Menschen in der Fahigkeit,
zu ihrem eigenen Ressentiment auf Distanz zu gehen, radi-
kale Unterschiede gibt (S. 16). »Jeder durchléuft es, jeder
lasst sich von seinen Impulsen iiberrollen, aber nicht jeder
wird zu seiner endgiiltigen Beute.« (S. 145) Die Fdhigkeit
also, das eigene Ressentiment zu befragen, muss erarbeitet

138



werden. Um die Welt wieder libidinés in Beschlag nehmen
zu kénnen (S. 67), muss das Subjekt in die analytische Ar-
beit gehen, und dort gemeinsam seine Hartnéckigkeit be-
kdmpfen. Fleury merkt aber auch die Schwierigkeit dieser
Behandlung an: »Die Neigung, sich einer Interpretation zu
verweigern, die aus dem Tief herausfiihren kénnte, ist tiber-
haupt sehr typisch fiir das Ressentiment — sei es psychotisch
oder schwer neurotisch.« (S. 98)

Im zweiten Teil des Buches beschéftigt sich die Autorin
mit der Entstehung des kollektiven Ressentiments. Auch hier
holt sie Genese und Verénderbarkeit des Ressentiments pri-
mar nach innen und beschreibt sie anhand einer individu-
ellen und erlebenden Perspektive. Entlang von Theodor W.
Adorno und seiner Exil-Erfahrung versucht sie hier Sublima-
tionsfahigkeiten aufzuzeigen, die Adorno vor Ressentiments
und Bitterkeit haben bewahren kénnen (S. 124). Auch das
soziologische Jahrhundertwerk Norbert Elias’ zieht sie als
gelungenen Versuch der Transformation, Sublimierung und
Symbolisierung von Bitterkeit/Ressentiment heran (S. 132).
Die Ausfiihrungen zur Fshigkeit Adornos, »die Frustration
zu sublimieren und dem ressentimenthaften Uberbordenc
(S. 139) etwas entgegen zu setzen, verbleiben aber genauso
deskriptiv wie ihr erster Heilungsvorschlag. Zudem orientiert
sich Fleury in ihrer Sublimierungstheorie an herrschenden
kulturellen Standards: Fiir sie sind es vor allem die Geis-
teswissenschaften, die Kunst, die Literatur, alle &sthetische
Erfahrung, die einen méglichen Ausweg aus dem Ressenti-
ment bilden kénnen (S. 241). Spéater im Text heildt es dann:
»Sobald das Wi-Fi [...] nicht mehr funktioniert, herrscht in
den armseligen geistigen Behausungen Panik« (S. 285).

Mit allen Augen sieht die Kreatur das Offene — diese Zeile
aus Rainer Maria Rilkes achter Duineser Elegie schwebt iiber
dem letzten Akt der Intervention, die ganz dem Heilungs-
versprechen gewidmet ist. Das Offene zu wihlen, bedeutet
fir Fleury, das Neue zu wagen und das Staunen wieder zu
erlernen (S. 78). Dieser Prozess ist aber kein leichter, son-

139



dern analog zu einem psychoanalytischen Prozess mitunter
langwierig und schmerzlich. Auch mag das Danach von der
Enttduschung gepragt sein, nicht die siille Fiille zu empfin-
den, nach der man sich gesehnt hat (S. 101).

In diesem letzten Teil bezieht sich Fleury stark auf den post-
kolonialen Theoretiker und Psychiater Frantz Fanon, in des-
sen Aufforderung zum Behandeln und Handeln sie ihr ei-
genes Axiom gespiegelt sieht (S. 197). Fanon selbst schrieb
und behandelte gegen die »ressentimentgeladene Psycho-
se« (S. 203) an und betonte den Kampf gegen sich selbst
und den eigenen Opferstatus, anstatt sich gegen andere
zu richten (S. 206). Alles, was diesen Kampf anfeuert, was
der Bitterkeit nur den geringsten Geschmack wiederzuge-
ben vermag, kdnne als Beginn eines Heilungsprozesses vom
Ressentiment gelten (S. 312).

Fleurys Intervention liest sich als Pladoyer fiir das Unbe-
stimmte, mutmachend, die analytische Herausforderung an-
zugehen, etwas affektiv neu zu erschaffen, was es nie ge-
geben hat (S. 60). Die Intervention schwankt zwischen Be-
vormundung und Zumutung und hat auch noch ein anderes,
sehr grundlegendes Problem: Das analytische Arbeiten an
ressentimenthafter Struktur, individuell wie kollektiv, erfor-
dertdie Handlungsbereitschaft des Subjekts. »Es ist unmdg-
lich, das Ressentiment zu heilen, ohne dass der Wille in Akti-
on tritt« (S. 25), weild die Autorin selbst. Und vergisst dabei,
dass das womdglich ein Zirkelschluss ist. Welches ressenti-
mentgeladene Subjekt will sich verdndern?

Die Autorin nimmt das philosophische, politische und kli-
nische Problem des Ressentiments mit einer symbolisch auf-
geladenen, poetischen Sprache in Angriff. Das geht zuwei-
len zu Lasten der argumentativen Uberzeugungskraft, ja der
Verstandlichkeit. Andererseits gelingt es ihr auf diesem We-
ge, Worte fiir (bzw. gegen) das Ressentiment zu finden. Sie
kommt der Bitterkeit sprachlich so nah sie kann, ndhert sich
ihr, um sie schlieBlich am Nacken zu packen. Die Literatur

140



als Stiitze zu nehmen, das macht die Autorin den Lesenden
so selbst vor.

141






Grenzenlose Perversion

Eine Kurzrezension zu Avgi Saketopoulou,
Sexuality beyond Consent. Risk, Race,
Traumatophilia, New York 2023, New York
University Press

Hannes Halter

| have, in fact, written this book imagining you giving yourself
over to me, which is a strange thing to say given that | do not
know you. Neither do you. Let us begin. (S. 23)

Mit ihrem 2023 erschienenen Buch Sexuality beyond Con-
sent. Risk, Race, Traumatophilia 1adt Avgi Saketopoulou die
Leserschaft ein, sich auf eine tiefgehende Auseinanderset-
zung mit den Themen Sexualitét, Trauma und Konsens einzu-
lassen. Ausgehend von einer enigmatisch-perversen Sexua-
litst evoziert sie die Begegnung mit dem Anderen — sowohl
in als auch aullerhalb des Egos. Saketopoulous Forderung,
sich ihren Gedanken zunichst hinzugeben, wirkt daher fast
wie eine Einladung zur Selbstreflexion, iiber die eigene Se-
xualitdt und deren Grenzen, welche sie im Folgenden dar-
legt.

Im Zentrum ihres Projektes steht dabei das Denken um
die transgressive Kraft der Perversion. Diese begreift sie
nicht als eine spezifische psychische Struktur, sondern als
polymorph-perverse Sexualitdt und lokalisiert diese, qua
Trieb und Unbewusstem, in allen Menschen. In sexuellen Mo-
menten, in denen Erfahrung und Lust an Grenzen getrieben
werden, entdeckt Saketopoulou Formen der Perversion als
Krafte, psychische Traumen produktiv zu behandeln. Anstatt
sich auf die Wiederholung und das Durcharbeiten von Trau-
men zu konzentrieren, schldgt sie vor, einen Umgang mit
diesen zu finden und somit ungeahnte Potentiale freizuset-
zen. Saketopoulou entwickelt diesen Gedanken weiter und

143



pragt den Begriff des Limit Consent (Grenzzustimmung), der
nicht die affirmative Aushandlung von Grenzen zum Ziel hat,
sondern bewusst deren Uberschreitung — also Transgressi-
on — in Kauf nimmt. lhre Auseinandersetzung gipfelt in der
Besprechung des 2018 prémierten Theaterstiicks Slave Play
von Jeremy O. Harris. Hierin wird die politische Dimension
ihres Projekts deutlich, denn die Begegnung mit der opa-
ken sexuellen Andersheit, die perverse Akte provozieren,
beriihrt zugleich rassistische Wunden. Dieses Theaterstiick
fungiert dabei fast wie das In-Szene-Setzen ihrer psychoana-
lytischen Theorie und der Einfluss desselben, auf die Entste-
hung ihres Buches, ist nicht zu unterschétzen.
Saketopoulou fiihrt die Lesenden in Sexuality beyond Con-
sent performativ an ihre eigenen Grenzen: Themen wie Piss
Play, Bondage oder Sadismus werden aufgegriffen, um ei-
nen Kontakt zur eigenen verborgenen perversen Sexualitét
herzustellen. In ihrem Denken tiber Perversion entwickelt sie
einen Sog, der die Lesenden fiir das geforderte Vertrau-
en belohnt. Zudem bleibt Saketopoulou gewissen Grundpra-
missen der Psychoanalyse treu, erweitert ihren Ansatz jedoch
tiber dieses Gebiet hinaus, indem sie ebenfalls wertvolle Im-
pulse fiir Debatten in der Queer Theory, im Feminismus oder
in der Asthetik liefert. Inwieweit sie jedoch mit ihrem weiten
Verstandnis der Perversion einen substanziellen klinischen
Beitrag zum psychoanalytischen Diskurs leistet, bleibt zwei-
felhaft. Zwar gelingt es ihr, den Begriff anschlussfahig zu
machen und fiir neue Denkansétze zu 6ffnen, doch bleibt un-
klar, ob dies ausreicht, um das Phdnomen umfassend zu be-
greifen. Zudem kénnte der Vorwurf laut werden, dass sexu-
elle Perversion dadurch auf einen bloBen Turn-on oder Kink
reduziert wird, anstatt diese in ihrer Eigenart zu begreifen.

144



Siegfried Zepf & Dietmar Seel, Von der
Gesellschaft im Subjekt. Historischer
Materialismus und Psychoanalyse,
Gieflen 2024, Psychosozial-Verlag

Hauke Kromminga

Siegfried Zepf und Dietmar Seel, so wird bei der Lektiire
des neuen Buches der beiden marxistischen Psychoanalyti-
ker schnell deutlich, muss man sich vorstellen als knallharte
materialistische Aufklarer, die vom Vagen, Unversténdlichen
und Unbestimmten wenig halten. In dem im Herbst 2024 er-
schienenen Buch geht es ihnen um die hieb- und stichfeste
Anerkennung der Tatsache, d. h. um den »wissenschaftlichen
Nachweis« (S. 22), dass unsere Neurosen gesellschaftlich
bedingt sind. Wahrend es dem »herrschenden Interesse«
geniigen wiirde, »Krankheitsbilder festzustellen« (S. 34), wa-
gen sich Zepf & Seel an die »soziogene Morbiditét« (S. 12)
und sehen sich dabei vor die Aufgabe gestellt, die Psycho-
analyse in eine materialistische Sozialisationstheorie zu inte-
grieren. Zu diesem Zweck haben sie sich vorgenommen, ein
weiteres Mal das Problem der Vermittlung von Psychoanalyse
und Historischem Materialismus aufzuwerfen.

lhr diesbeziiglicher Schlachtplan sieht zun&chst die Ver-
teidigung des Historischen Materialismus sowie die Entkréf-
tung von grundsétzlichen Einwénden gegen die Vermittlung
von Historischem Materialismus und Psychoanalyse vor. Die
Autoren lassen dabei an ihrer marxistischen Uberzeugung
keinen Zweifel aufkommen: demnach ist der Historische Ma-
terialismus eine fehlerlose Wissenschaft, deren Prognosen
allesamt richtig waren, wenn man sie nur richtig versteht, und
die Wahrheit des Historischen Materialismus ist auch nach
150 Jahren durch keinen Einwand entkréftet worden. Einzig

145



die Vermittlung mit der psychoanalytischen Theorie scheint
dem Marxismus noch zu fehlen; dass diese Vermittlung zum
ersten moéglich und zum zweiten notwendig ist, ist fiir Zepf &
Seel ebenso sicher und so l4uft etwa das Kapitel Psychoana-
lyse und Historischer Materialismus: Gemeinsamkeiten und
Unterschiede nach der Feststellung, dass sich die jeweiligen
Erkenntnisgegenstdnde unterscheiden, auf eine Aufzdhlung
epistemologischer und methodologischer Gemeinsamkeiten
hinaus. Der Weg fiir die Vermittlung scheint also eigentlich
bereitet — nur durch ein einziges Hindernis wird diese noch
behindert: durch den Triebbegriff der Psychoanalyse. Dieser
sei namlich der Grund fiir das bisherige Scheitern der Ver-
mittlung von Psychoanalyse und Historischem Materialismus,
denn »wéhrend die Psychoanalyse das menschliche Verhal-
ten von ahistorischen Triebwiinschen angetrieben sieht, be-
tritt in historisch-materialistischer Sicht das menschliche In-
dividuum die Welt nicht als praformiertes, mit inhaltlich be-
stimmten Triebwiinschen ausgestattetes Wesen« (S. 118).
Die nétige Revision, die zwecks der Vermittlung von Psy-
choanalyse und Historischem Materialismus von Zepf & Seel
vorgeschlagen wird, erweist sich — wieder einmal — als ein-
seitig: denn wahrend der Historische Materialismus fehlerlos
sei, miisse die Psychoanalyse ihre Annahme eines »prafor-
mierten, mit inhaltlich bestimmten Triebwiinschen ausgestat-
teten« Triebes liberwinden. Dafiir erkennen Zepf & Seel in
Jean Laplanche den passenden Bundesgenossen: Laplanche
weise Freuds Triebbegriff als eine Erscheinungsform des Un-
bewussten der Eltern im Kind aus und »entrétsele« damit die
Triebnatur des Menschen als eine Erscheinungsform seiner
gesellschaftlichen Natur bzw. »entschliissele« sie als natur-
haft verkannte Erscheinungsform des Sozialen (S. 44). Der
daran anschliel3end von Zepf & Seel vorgeschlagene Vermitt-
lungsversuch basiert auf einer Verkoppelung dreier Glieder,
welche da sind: der gelduterte Triebbegriff von Laplanche,
die Theorie der Interaktionsformen von Alfred Lorenzer und

146



der Bediirfnisbegriff bei Marx in seiner Interpretation durch
die ungarische Philosophin Agnes Heller.

Heller beschaftigt sich in ihrer Arbeit Theorie der Bediirfnis-
se bei Marx mit den verschiedenen Facetten des Bedirfnis-
Begriffs bei Marx, der die »geheime Hauptrolle« in dessen
Werk spiele. Zepf & Seel beziehen sich vor allem auf einige
Stellen des Werkes, an denen Heller auch jene Bediirfnisse,
die von Marx als »natiirlich« bezeichnet werden, als letzilich
gesellschaftlich bedingt interpretiert, da die Art und Weise
seiner Befriedigung das Bediirfnis bestimme und dadurch
vergesellschafte. So falle die Erzeugung der Mittel zur Be-
friedigung eines Bediirfnisses mit der Erzeugung dieses Be-
diirfnisses selbst zusammen. Zepf & Seel verkniipfen diese
Uberlegungen mit der Psychoanalyse, indem sie Freuds be-
riihmte Beschreibung des Befriedigungserlebnisses vor allem
interaktionell lesen: die Mutter qualifiziere durch ihre Reak-
tionen auf das kindliche Verhalten »den abstrakten Bedarf
des Kindes in spezifische Bediirfnisse fiir das Kind« (S. 170).
Mit Blick auf Laplanche versuchen die Autoren, diese Figur
auf die »sexuellen Bediirfnisse« zu libertragen — Laplanches
Uberlegungen zur Allgemeinen Verfiihrungstheorie, die Zepf
& Seel als das Entstehen von »Ersatzbildungen des elterli-
chen Unbewussten aufseiten des Kindes« (S.171) zusammen-
fassen, wiirden mit Lorenzers Uberlegungen zur Sozialisati-
on in Interaktionsformen gut zusammenpassen. Die Autoren
gelangen zu folgender Vermittlungsformel:

»Wie in Lorenzers Konzept zwingen auch in unserer Kon-
zeption zwar Bedirfnisse das Individuum, sich in Bezie-
hung setzen; aber sowohl die gro3en Kérperbediirfnisse wie
die Ersatzbildungen des elterlichen Unbewussten erwach-
sen selbst aus der Interaktion als deren Resultat. Die her-
gestellte Form des Interagierens ist eine kérperliche Ersatz-
bildung des miitterlichen und véterlichen Unbewussten, und
der Drang, diese Interaktion zu wiederholen, griindet an-
fanglich im Unbewussten der Eltern. [...] Wir haben gese-
hen, dass die sexuellen Bediirfnisse, von denen wir handeln,

147



in der kérperlichen Gestalt von Ersatzbildungen des miitter-
lichen und véterlichen Unbewussten strukturell mit den na-
tirlichen Bediirfnissen, von denen Marx und Engels spre-
chen, gleichartig sind. Wie die natiirlichen miissen auch
die in Gestalt von Ersatzbildungen des elterlichen Unbewuss-
ten auftretenden sexuellen Bediirfnisse des Kindes befriedigt
werden, wenn das Individuum am Leben bleiben soll. Bei-
de Bediirfnisarten existieren objektiv als Méglichkeiten im
Neugeboren, werden in der sozialisatorischen Praxis ver-
wirklicht, indem im Prozess der Befriedigung ihre subjekti-
ve und konkret-wirksame Existenzform hergestellt wird.« (S.
171).

Der Ansatz von Zepf & Seel l4uft also darauf hinaus, dass
einerseits Laplanche zur Hand genommen wird, um die Ver-
suche von Lorenzer, eine materialistische Sozialisationstheo-
rie zu formulieren, zu erweitern. Auch Lorenzer sei namlich
Zepf & Seel zufolge an seinem Triebverstéandnis gescheitert,
weil nach seiner Vorstellung durch das miitterliche Interakti-
onsangebot »aus dem Set mdglicher Triebwiinsche bestimm-
te Triebwiinsche selektiert« werden wiirden (S. 109) — was
fiir Zepf & Seel bedeutet, dass Lorenzer an dieser Stelle ei-
nem veralteten Triebverstdndnis im Sinne von préformierten
Trieben anhéngt. Mit Laplanche fiihren sie hier das elterliche
Unbewusste in Lorenzers Eltern-Kind-Interaktion ein, welches
als Quell-Objekt an Stelle dieses Sets moglicher Triebwiin-
schen tritt. Andererseits formulieren Zepf & Seel Laplanches
Uberlegungen im Sinne von Lorenzers Interaktionsformen
aus, wenn sie z.B. deutlicher als Laplanche betonen, dass
es darum gehen wiirde, eine Einigung zwischen Eltern und
Kind beziiglich einer »Form des Interagierens« zu finden,
oder davon sprechen, dass die Eltern ihre »verpdnten Be-
strebungen« dem Kind in einem »szenischen Ablauf« vor-
fiihren missten (S. 163). Sowohl die »sexuellen Bediirfnis-
se« als auch die »biologischen Bediirfnisse« wiirden dabei
in der Interaktion bzw. im Prozess ihrer Befriedigung herge-
stellt. Der zentralen Frage, wie sich die beiden »Bediirfnis-

148



arten« eigentlich zueinander verhalten sollen, widmen sich
die Autoren jedoch nur oberflachlich: werden sie einfach
parallelisiert, dann bleiben Zepf & Seel hinter dem eigenen
Anspruch auf eine innere Vermittlung zuriick, werden beide
unter eins subsumiert, dann geht entweder das zur Interakti-
on treibende biologische Moment oder jene sexuelle Spezi-
fik des Triebes verloren, um die es Laplanche geht. Zepf &
Seel verweigern hier gewissermallen eine Antwort und ver-
allgemeinern Laplanches Allgemeiner Verfiihrungstheorie ein
weiteres Mal: wo es Laplanche um die Einkreisung des Trie-
bes als genuinem Erkenntnisobjekt der Psychoanalyse geht,
sprechen Zepf & Seel lieber von »Bestrebungen« und wollen
den Begriff des Triebes ganz loswerden (schon vor mehre-
ren Jahrzehnten hatte Zepf diese Umdeutung der Triebe zu
Bediirfnissen vorgenommen, die in der Sozialisation herge-
stellt werden).

Richtig ist zwar die Feststellung von Zepf & Seel, dass der
psychoanalytische Triebbegriff einen Stachel in den Vermitt-
lungsversuchen von Psychoanalyse und Historischem Mate-
rialismus bildet, und richtig ist auch, dass zum Teil eine
Biologisierung stattgefunden hat, indem man »das Subjekt
lediglich als ein Naturobjekt begriffen [hatte], welches Na-
turgesetzen unterliegt, und damit als das verkannt [hatte],
zu dem es in der bestehenden Gesellschaftsform gewor-
den war: ein Objekt, welches bewusstlos der Herrschaft ent-
fremdeter Verhiltnisse unterliegt« (S. 185). Zieht man aber
den nervigen Stachel Trieb, dann geht auch jene Dimen-
sion verloren, bei der es um die strukturelle Entzogenheit
des Objektes in der Erfahrung des Subjekts geht, durch
welche auch die Représentation im Symbolischen noch ein-
mal unterlaufen wird. Zwar wird in der Darstellung der Au-
toren deutlich, dass das Bediirfnis in einem gesellschaftli-
chen Code ausgedriickt bzw. symbolisch eingeordnet wer-
den muss, allerdings wird in ihrer Darstellung unterschla-
gen, dass es dabei ein Scheitern nicht nur beziiglich der bio-
logischen Bediirfnis-Hom&ostase des Individuums, sondern

149



auch beziiglich der sozialen Homéostase gibt. Bezeichnend
ist dabei, dass Zepf & Seel, wihrend ihnen eine Paralleli-
tat zwischen dem Zusammenfallen von der Bediirfnisbefrie-
digung und der Erzeugung des Bediirfnisses bei Marx und
dem Zusammenfallen der Befriedigung und des Auftauchens
des Bediirfnisses in der psychoanalytischen Beschreibung
des Befriedigungserlebnisses auffillt, keinen Gedanken an
die Nachtraglichkeit verschwenden — gerade die Nachtrag-
lichkeitsstruktur zeichnet aber verantwortlich fiir die Entzo-
genheit des Objekts, mit der es die Psychoanalyse zu tun
hat, denn das fundamentalen Scheitern der Wunscherfiil-
lung, d.h. das Misslingen der Herstellung einer Wahrneh-
mungsidentitat, griindet in der nachtraglichen Struktur. Die-
ses Scheitern liegt noch vor der Hinwendung zum &ul3eren
Objekt und somit auch noch vor jener Qualifizierung des
biologischen Bedarfs als Bediirfnis, durch welche sich das
Subjekt in der Realitdt und in der Interaktion mit der Mutter
verortet. Mit der Ersetzung des Triebes durch den Begriff des
Bediirfnisses verlangern Zepf & Seel hier gewissermal3en ein
Problem, das schon bei Laplanches Lesart vom Freudschen
Befriedigungserlebnis angelegt ist: den primdren Wunsch
als halluzinatorisch erfiillbar zu verstehen, bei diesem be-
reits von einem Objekt zu sprechen und zu unterschlagen,
dass der Wunsch erst nachtraglich ein Objekt gehabt haben
wird. Wenn Zepf & Seel im Folgenden das Unbewusste als
einen Bereich bezeichnen, der sich der kapitalistischen Ver-
dinglichung noch entzieht (S. 214), kann das, weil diese Di-
mension zugunsten der Idealisierung eines selbstkonsisten-
ten Bediirfnis-Subjekts vernachlassigt wird, nicht begriindet
werden.

Man kommt dabei nicht umhin, dass sich in all der Selbst-
gewissheit, mit der Zepf und Seel ihre den Trieb rational ein-
fangende, konsistente Metatheorie présentieren, ein Unbe-
hagen einschleicht: wenn die Uberzeugungskraft der beiden
Autoren nachlésst, dann beginnen sie wie zwei ungeduldige
Alchemisten zu wirken, die sich an der freudomarxistischen

150



Hoffnung vom Auffinden der grol3en theoretischen Synthe-
se, von der endgiiltigen wissenschaftlichen Verrechenbar-
keit von Psychoanalyse und Marxismus, festgebissen haben
und in fester Uberzeugung, dass es sich nicht um eine reale
Unmdglichkeit der grollen Synthese handelt, sondern aus-
schlielSlich um eine Liicke des Wissens, gegen das Nicht-
wissen zu Felde ziehen. Mit dem Nichtwissen wollen sich
Zepf & Seel keinesfalls zufriedengeben; fiir sie missen, so
wird deutlich, Psychoanalyse und Historischer Materialismus
unbedingt von ihren irrationalen Mucken befreit und klare
und kategorial nachvollziehbare Erklarungen zum Verhélinis
von Gesellschaft und Subjekt gefunden werden. Dem ge-
sunden Zweifel am eigenen, vermeintlich konsistenten Sys-
tem hatten die Autoren dabei mehr Raum geben kdnnen —
z.B., indem die Unvollstandigkeit der bisherigen Theorie-
synthese auch als Zeichen einer realen Grundstruktur der
kapitalistischen Gesellschaft, einer Entzweiung von Gesell-
schaft und Individuum, verstanden worden wére. Dann wére
auch das Eingestdndnis der Unvollstindigkeit des eigenen
Wissens weniger dngstigend gewesen (sowohl in Bezug auf
eine »unvollstindige« Sozialisationstheorie, die dann mdg-
licherweise tatséchlich eine Liicke oder eine Unméglichkeit
des sozialisationstheoretischen Rahmens abbildet, als auch
in Bezug auf den Trieb, bei dem man es dann méglicherwei-
se tatsdchlich mit Reprasentanzen zu tun hat, iiber deren ex-
akter Herkunft ein Schleier des Nichtwissens liegt, der eine
Grenze der analytischen Methode anzeigt). Anstatt sich dem
Vermittlungsproblem — auch nach der Lektiire des Buches
von Zepf & Seel bleibt es das: ein Problem — ausfiihrlicher zu
widmen oder die zentralen Vermittlungsbegriffe — die Inter-
aktionsformen von Lorenzer, die Marxschen Bediirfnisse und
ihre Interpretation bei Heller, sowie die Allgemeine Verfiih-
rungstheorie von Laplanche — ausfiihrlicher gegeneinander
zu wenden, scheinen Zepf & Seel Laplanches Uberlegungen
eher als gliicklichen Fund zu verwenden, der eine Leerstelle
in der Formulierung ihrer Sozialisationstheorie fiillen soll.

151



Stattdessen hatten Zepf & Seel mehr Gedanken darauf ver-
wenden kdnnen, dass man, obwoh| die beiden sehr deut-
lich machen, dass sie das Bediirfnis nicht einfach mit der
nackten Biologie identifizieren, nicht umhinkommt, bei dem
fir ihren Vorschlag zentralen Begriff des Bediirfnisses etwas
festgelegt Biologisches mitzuhéren. Das ndmlich zeugt nicht
nur von einem Alltagsbegriff vom Bediirfnis, der einfach
zuféllig falsch-biologisch und durch die richtige Ansprache
durch einen anderen zu ersetzen wére, sondern entspricht
einer kapitalistischen Wirklichkeit, in welcher, wie Marx in
den Okonomisch-philosophischen Manuskripten feststellt, die
menschlichen Sinne den »rohen, praktischen Bediirfnissen«
untergeordnet werden und die Bediirfnisse »abstraki« ge-
macht werden, indem sie auf blof3e Bediirfnisse der Selbst-
erhaltung reduziert werden. So ist die Kategorie selbst Pro-
dukt einer Gesellschaft, in der Knappheit und Mangel auf-
rechterhalten werden.

Trotz der an einigen Stellen unndtigen Ausfihrlichkeit
und der Ungeduld an jenen Stellen, an denen etwas mehr
Zweifel- und Diskussionslust wertvoll gewesen wére, gibt es
in Zepf & Seels Arbeit das kreative Moment der Zusammen-
fiihrung bisher nicht zusammengebrachter Ansétze (Heller,
Lorenzer, Laplanche), wodurch das Buch als durchaus frucht-
bare Inspiration lesen kann, wer sich Gedanken um das Ver-
héltnis von Gesellschaft und Subjekt macht. Auch der in dem
Buch immer wieder formulierte Einspruch gegen eine psy-
choanalytische Praxis, die sich gemiitlich im Individualismus
eingerichtet hat und dabei weder die Voraussetzungen ihrer
eigenen dkonomischen Verortung reflektiert noch die Konse-
quenzen, die diese fiir die eigene Theorie-Produktion hat, ist
in dieser Hinsicht eine wichtige Erinnerung. Legt man den
Anspruch an, dass Zepf & Seels Vorschlag die finale Grof3-
theorie ist und die Akte geschlossen werden kann, dann
muss man natiirlich von einem Scheitern sprechen. Gliickli-
cherweise jedoch braucht es eine solche Grol3theorie nicht,

152



um Psychoanalyse und Historischen Materialismus produktiv
zu konfrontieren.

153






Kai Rugenstein, Ubertragung, Gieften
2024, Psychosozial-Verlag

Karl-Josef Pazzini

»Mit der Ubertragung ist es ja iiber-
haupt ein Kreuz [...]« (Freud an Pfis-
ter)

Das Buch vereinigt in sich eine handbuchartig systematische
Abhandlung und einen historischen Uberblick der widerwil-
ligen allmahlichen Verfertigung des Ubertragungskonzeptes
bei Freud und folgender wichtiger Ubersetzungen des in
sich schon bei Freud gemessen an den Forderungen dama-
liger und heutiger Wissenschaft nicht ganz konsistenten Kon-
zeptes. Mit den durch Zitate belegten Variationen erschlief3t
sich auch, warum das so ist, und macht Lust, weiter psycho-
analytisch zu denken — als Wissenschafiler.

Kai Rugenstein ist Diplom-Psychologe, Psychologischer
Psychotherapeut und Psychoanalytiker (DPG und DGPPT)

Das Buch erscheint in der Reihe Analyse der Psyche und
Psychotherapie. Diese Reihe »erldutert Konzepte und Begriff-
lichkeiten der Psychoanalyse auf dem neuesten Stand der
wissenschaftlichen Diskussion, zeichnet historische Entwick-
lungen nach und stellt sie in ihrer Bedeutung fiir die Therapie
aller Schulen dar.«

Wie in der Reihenbeschreibung wird auch im Buch der
Ubergang zwischen Psychoanalyse und Psychotherapie nicht
eigens beachtet. Das ist wohl ein Effekt der Ubertragung von
Psychoanalytikern auf Freud, der Einstellung von Analytikern

155



zu ihrer Arbeit, denen die Ubertragung von Analysantinnen
und Analysanten entgegenkommt. Ein Wunsch nach Behand-
lung ist eine zunichst forderliche Unterstellung, jemanden
anzutreffen, der weil3 und ahnt, was gut fiir einen ist, und
auch in der Lage ist, das programmatisch umzusetzen. Und
es genauso interessant, zu spiiren und zu begreifen, was das
mit Analytikerinnen und Analytikern macht.

Kai Rugenstein bringt das Ubiquitare der Ubertragung auf
den ersten Seiten seines Buches ins Spiel, wenn er darauf
hinweist, dass Leser auch auf Texte {ibertragen. Er spannt die
Weite des Begriffs auf: Uberweisungen, Krankheiten, Bot-
schaften, Affekte, usw. sind an Ubertragung beteiligt. »Im
Vordergrund der Ubertragung steht ein Prozess, dem ge-
geniiber die an diesem Prozess beteiligten Akteure oder Ak-
teurinnen in den Hintergrund treten.« (8) Ubertragung macht
mit den Beteiligten etwas im Moment der Ubertragung selbst.

Solche feinen Differenzierungen wechseln sich ab mit ta-
bellarisch schematischen Darstellungen, wie sie von einer
Art Lehrbuch erwartet werden. Letztere signalisieren auch,
dass Ubertragung verwirrt und proaktiv oder retroaktiv einen
ordnenden Impetus wachruft.

Zunichst und immer wieder hat es den Anschein, dass
Ubertragung und Gegeniibertragung schon existierende
und gut trennbare Prozesse wéren. Rugenstein liefert selbst
Belege dafiir, dass weder die Relation zesse, ja nicht ein-
mal due Separierbarkeit beider Richtungen geklart ist. Ein
Konzept der Gegeniibertragung als »Motor des analytischen
Prozesses [...] begann erst mehrere Jahrzehnte nach Freuds
Tod« (52) wirksam zu werden. Hat das zu tun mit der Paral-
lelentwicklung immer birokratischer werdenden Vorstellung
von psychoanalytischer Ausbildung, die dann auch immer
lénger dauert? Rugenstein zeichnet nach, dass Freud die
Notwendigkeit eines Aufsatzes iiber Gegeniibertragung sah,
von dem er gleichzeitig schreibt, dass ein solcher »unter uns
in Abschriften zirkulieren« miisste, also keineswegs ffent-
lich. Der Rezensent ergénzt, dass das der Seriositat und Wis-

156



senschaftlichkeit wegen fehlender sicherer Trennung vom
Objekt Abbruch getan hétte. Freud hatte die Hoffnung die
Gegeniibertragung in den Griff zu bekommen, jene Posi-
tion, in die der Analytiker vom Analysant »versetzt wird,
so Freud an Jung (56). »Versetzen« muss nicht, wie Rugen-
stein suggeriert, heillen, dass Freud gemeint habe, dass es
sich um eine blof3e Reaktion handeln miisse. Das wiirde nur
dann so sein, wenn der Analytiker mit seinem Handeln nicht
in die N&he eigener Wiinsche, eines eigenen Begehrs k&-
me. Ein solches wird es geben miissen, sonst wire Analyti-
ker so tot, wie sie sich manchmal hinter der Couch stellen
und es gdbe nur paradoxe heilende Nebenwirkungen der
Analyse. Das Buch lasst sich sehr gut als Training dafiir be-
nutzen, die Gewissheit der Trennbarkeit zu befragen. In der
Ubertragung auf die Psychoanalyse als Theorie und Praxis
hat der Rezent das bei Jacques Lacan gefunden. Seine An-
laufe, Ubertragung zu reformulieren und den Status der Ge-
genliibertragung darin zu umreilen, kommt Lacan &hnlich
wie Freud zu Konsequenzen fiirs Theoretisieren nicht nur
innerhalb der Psychoanalyse, sondern auch fiir Ontologie,
Erkenntnistheorie und weiter Diskurse. Bei ihm ist wie bei
Freud Gegeniibertragung fiir das reserviert, was der Fortset-
zung des analytischen Prozesses entgegensteht. Das ist si-
cher nicht nur der Widerstand des Analysanten. Rugenstein
kommt den beunruhigenden Auswirkungen der Ubertragung
ganz nahe, wenn ihm durch genaue Lektiire von Freuds »Be-
merkungen iiber die Ubertragungsliebe« (59) auffallt, dass
Freud »Realitét« in Anfiihrungsstrichen schreibt, wenn es um
die Frage der Artifizialitat der Liebe in der Analyse geht. Er
bezeichnet das als die »Pointe des Ganzen« (60) »Realitat
als Metapher? — Das ist Ubertragung« (60) — Lacan wird
bei Rugenstein nur kurz erwshnt (106f).

Das Buch hat wesentliche Anregungen bei Jean Laplanche
gefunden. Rugenstein ist darin nicht ideologisch. Er gibt
Zeugnis davon, wohin die Ubertragung(sliebe) fiel, die ein

157



anderer Name fiir Verlangen, Neugierde, Begehren zu ana-
lysieren ist und dieses am Laufen hélt.

Dem Buch ist anzumerken, dass Ubertragung fortwirkt »als
lebendige Vergangenheit [...] unbewusst in der Gegenwart
[...] und in die Zukunft hinein« (13). Es gibt kein Jenseits der
Ubertragung. Sie nimmt viele mediale Formen an wie Rugen-
stein andeutet: u.a. rhetorische, medizinische, magnetische
und linguistische. Bei Freud, entdeckt er »leseraktivieren-
de Textstrategien« (24), die zur Ubertragung verfiihren. Der
Nachvollzug der Entwicklung des Freudschen Ubertragungs-
begriffs geht iiber die Charakterisierung: falsche Verkniip-
fung, Substitution, Transposition, Ubersetzung, Wunsch, As-
soziationszwang, Affekt(verschiebung), Vorstellung, Nach-
traglichkeit, Anlehnung, Abwehr, Affektbetrag, Abstinenz,
Liebe und Sexualitat. Es ist das Verdienst der Berichterstat-
tung, deutlich zu machen, wie zentral Freuds Begriff der
Ubertragung in der dauernden Umgestaltung, Renovierung
und Reparatur des Geb&udes der Psychoanalyse geworden
ist, ganze Neubausiedlungen sind so entstanden.

Rugenstein diskutiert verschiedene rationalisierende For-
men des Ubertragungsverstindnisses, hinter denen der
Waunsch des Patienten verloren gehe, etwas in Analytikerin-
nen oder Analytikern sehen zu wollen.

Es ist ein Verdienst des Buches, viele Positionen zu refe-
rieren, die sich kritisch mit den iiberzogenen Erwartungen
an die Nutzung der Gegeniibertragung auseinandersetzen.
Es geht dabei immer um den Versuch der Beherrschung des
Unbewussten sei es auf Seiten des Analytikers oder des Ana-
lysanten, z.B. bei Merton Gill, Wilhelm Stekel, Franz Cohn.
Rugenstein erinnert an die entscheidende Frage Fritz Mor-
genthalers nach den unbewussten Wiinschen der Analysan-
ten, die in ihren Analytikerinnen oder Analytikern eine be-
stimmte Gestalt zu finden hoffen (63). Er fasst die referierten
Ansétze in drei Registern zusammen: Beherrschen, Deuten,
Handhaben.

158



Bemerkenswert ist der Hinweis, dass es bei der Handha-
bung, mit Herbert Will, gesprochen Freud um den Hand-
lungsaspekt des Analysierens bei laufender, nicht aufgel&s-
ter Ubertragung gehe.

Betont wird mit Wilhelm Reich gegen Sterba (74), dass es
nicht um Distanz sondern um Empfénglichkeit fiir das frem-
de Unbewusste gehe, das, so kénnte man ergénzen, umge-
kehrt aus Richtung Analytiker beim Analysanten emergiert.
Wenig bekannt, in eine &hnliche Richtung deutend, argu-
mentiert die enge Mitarbeiterin Sandor Ferenczis Fanny von
Hann-Kende, die die Unvermeidlichkeit der Gegeniibertra-
gung, wie der Ubertragung selbst, herausarbeitet (75). Die
manchmal euphorische BegriiBung der Position von Paula
Heimann zur Gegeniibertragung wird begriindete Skepsis
entgegengebracht: Die Gegeniibertragung kénne nicht In-
strument sein, um zu erfahren, was denn wirklich in den Ana-
lysantinnen und Analysanten vorgeht. Differenzierter aber
wegen der verspéateten Publikation weniger bekannt sind die
Beitrage zu Ubertragung und Gegeniibertragung des in Ga-
lizien geborenen Argentiniers Heinrich Racker, die die Re-
sponsivitit im Arbeiten betont. Dieses Motiv finde sich auch
bei Donald W. Winnicott: Wir sollten unseren Analysanten
erlauben, etwas mit uns zu machen (81). Das hat Verwandt-
schaft mit den Auswirkungen der projektiven Identifizierung
bei Melanie Klein und Wilfried R. Bion (81).

Unter der Uberschrift Intersubjektive Dynamik der Ubertra-
gung. Sich abarbeiten am Anderen.« (91) wird das Kon-
zept von Jean Laplanche eingebracht. In dessen Zentrum
steht die Auseinandersetzung mit dem Anderen. Ich picke
nur etwas heraus: Bei dieser als Einfiihrung wertvollen, sinn-
voll abgekiirzten Darstellung einer umfénglichen Auseinan-
dersetzung ist dem Rezenten aufgefallen: Rugenstein unter-
scheidet immer zwischen den Positionen des Analytikers und
des Analysanten, im Uberblick (92) zur Position Laplanches
ist diese Unterscheidung verschwunden. Ist das ein heimli-
ches Echo der Lehrjahre Jean Laplanches bei Jacques Lacan?

159



Lacan hat in unterschiedlichen Formulierungen davon ge-
sprochen, dass die Ubertragung zunachst einmal eine sei
und nur methodisch von Gegeniibertragung des Analytikers
gesprochen werden kann und es ferner nicht klarbar ist, ob
nicht auch die Ubertragung des Analysanten, im Sinne der
historisch géngig gewordenen Unterscheidung, auch Ge-
geniibertragung auf die Ubertragung des Analytikers ist, zu
mindestens Anteile davon hat. Denn auch der Analytiker ist
poros.

Es wird eine eher klassische Anthropologie von Laplanche
genutzt, ein Einfallstor fiir Normatives: Wieso eigentlich ist
der Mensch viel zu frith geboren und nicht die anderen
S&ugetiere viel zu sp&t? Schon in dieser Aussage zuckt
die Sehnsucht nach biirgerlicher Autonomie nach, zumin-
dest, was die Bewegung zur Nahrungsquelle angeht. Sie
wird Wunschprojektion bei Sdugetieren gefunden und dar-
aus wird in der Mangelversion dann eine »biologisch veran-
kerte Sphére der Bindung« (94).

Vielleicht lieBen sich die produktiven Hinweise Laplanche
auf die »Verfiihrung«, auf den sexuellen Impakt der Bezie-
hung zum Kind durch den Erwachsenen bei der Pflege, nicht
ausschlieBlich als Effekte eines infantil Sexuellen, sondern
zudem eines adult Sexuellen verstehen. Beides ist in der
Prasenz ungleichzeitig, war wohl nie symmetrisch, kdnnte
nur unter Beziehungen auf Augenhéhe als kompromittiert
bezeichnet werden (96). Hier kommt eine Reinheit und idea-
lisierte Symmetrie ins Buch, gegen die Rugenstein durch die
Auswahl der Ansétze und ihre kluge Diskussion angeht, ge-
gen die Sehnsucht nach einer Objektivierungsmaglichkeit,
die den Analytiker nicht anstecken wiirde

Um die Bezeichnung Kompromittierung zu retten, kdnnte
man sagen: Erst die nicht aufgehende, »verunreinigte« Sym-
metrie, die nie existierte, gebiert das Rétsel, das der gegen-
seitig Andere ist. Das folgende Erraten, ware eine Uberset-
zung fiir Ubertragung, das Rétsel ist nach Grimm auch »in
dem allgemeinen sinne eines gegenstandes fiir sorge, nach-

160



denken und liberlegung, daher auch conjectura, problema,
parabola, propositio glossiert«

Weiterzuarbeiten lohnt sich an der von Rugenstein mit
Laplanche und dessen Bezug auf Messmers baquet heraus-
gehobene energetische und materielle Dimension der Uber-
tragung (102).

Behrzenswert ist Rugensteins Aufruf »Hénde weg von der
Hermeneutik!« (110) Hermeneutik sei nicht »Aufgabe des
Analytikers, sondern die Aufgabe des Patienten«. Auch letz-
terer sollte nicht verstehen oder iibersetzen, sondern ebenso
wie der Analytiker Momente oder Tage von transfert creux;
wortlich ausgehshlte Ubertragung (110), erzeugen fiir tiber-
raschende Fiillungen durch wen auch immer. Reflexe auf
die groBe Verunsicherung fiir den Bau von Theorien kann
man in der Rede von einer »urspriinglichen Ubertragung«
(Laplanche zit. auf S. 111) sehen, so habe ich Rugenstein mit
Laplanche verstanden: Ubertragung regt schon seit Urzeiten
zur Assoziation im Sozialen an. Das psychoanalytische Set-
ting wére dann der fiktional und artifiziell wirksame Versuch,
immer wieder einen Fuld in die Tiir einer fiir immer sinnhaf-
ten SchlieBfolgerung zu stellen.

Das entsprache auch Rugensteins Anregungen fiir die Pra-
xis (113ff.), die mit zehn Prinzipien abgeschlossen werden.
Deren 10. lautet aus der Sicht des Analytikers geschrie-
ben: »Ermégliche eine Ubertragung der Ubertragung: Arbei-
te nicht darauf hin, das Verhaltnis zum Rétsel des Anderen
am Ende der Analyse abzuschlieBBen, sondern es lebendig
zu halten und so ins Leben zu iibertragen.« (141) Und wenn
das auch Maxime des Analysanten wird, dann ist das Wi-
derstandsmoment der Ubertragung, deren andere Gestalt,
Movens fiir ein Ende der Analyse.

Ubertragung als Widerstand ist ein bisschen zu kurz ge-
kommen im instruktiven Buch.

Das Buch ist ein instruktives Repetitorium mit neuen und
vergessenen Aspekten.

161






Peter Widmer,
Didaktik und Deixis

Dievorliegende, zur Allgemei-
nen Didaktik gehorende Ar-
beit, gibt mittels des erweiter-
ten, linguistischen Konzepts
der Deixis dem Sprechen sei-
nen vollen Wert. Grundlegend
sind dabei die Unterschei-
dung von énonciation | aus-
sagen, sprechen und énoncé /
Ausgesagtes, die auch Lacan
verwendet, sowie die struk-
turelle Vorgabe, dass das dis-
kursive Sprechen keine fixen
Referenzen hat — ein »ich« ist
nur so lange ein »ich«, wie es
spricht, und ein »du« nur so
lange ein »du« wie es zuhort.
Die Situierung im unsichtba-
ren Netz der deiktischen Be-
ziige (vor allem Pronomina)
fihrt dazu, dass sich jedes
sprechende Subjekt am Ur-
sprung seiner zeitlichen und
rdumlichen Beziige zur Welt

wiahnt. Das hat enorme Kon-
sequenzen fuir das Mitein-
ander, fir die Anerkennung
der Anderen. Zugleich verliert
das Subjekt sein unmittelba-
res Sein, was Voraussetzung
seines Begehrens ist. Das in
Frankreich von F. Imbert ent-
wickelte Quoi-de-neuf (wie
auch Balint-Gruppen) sind
geeignete Formen, die Sub-
jektivitat der Lernenden (und
Lehrenden) durch regelmaissi-
ge Versammlungen, in der frei
gesprochen werden kann, zu
bereichern.

Jean-Marie Weber,
Schulabbrecher im
Zweischritt

Der Text geht der Frage nach,
inwieweit psychoanalytische
Konzepte hilfreich sind, um
die psychischen Ursachen des
Schulabbruchs zu klaren. Bei

163

Abstracts



unseren diesbeziiglichen Un-
tersuchungen, die auf vier In-
terviews mit zehn Schulab-
brechern basieren, stieflen wir
auf die Problematik des Wie-
derholungszwangs, d.h. des
Todestriebs, als Reaktion auf
ein Zuviel an Druck. Aufler-
dem haben wir untersucht,
inwieweit die Schulabbrecher
den Weg zuriick in die Schule
gefunden haben.

Ulrike Kadi, Von der
Codevermittlung zur

Ubersetzung. Lacan
lehren — nicht ohne
Laplanche

Lacans Lehre ist durch ei-
ne Vielzahl von psychoanaly-
tisch wenig gebrauchten Aus-
dricken, von unerwarteten
Wortschopfungen und ihm
entwickelten Konzepten ge-
pragt. Die Vermittlung seiner
Theorien stellt Unterrichten-
de vor keine geringen Proble-
me. Denn dabei laufen Lacans
Signifikanten Gefahr, sich in
Codes zu verwandeln. Eine
Betonung der Rétselhaftigkeit
von Signifikanten, wie sie Jean
Laplanche ausgearbeitet hat,
kann helfen, solche Sackgas-
sen der Vermittlung zu verlas-
sen.

164

Gabriel Tupinamb4, Es
gibt keinen Wisstrieb.
Emanzipation und
Institutionalisierung
von Jacques Ranciere
bis Slavoj Zizek

Dieser Text untersucht die
Konsequenzen, die die psy-
choanalytische  Entkoppe-
lung von Wissen und durch
Wissbegierde angetriebener
Befriedigung zeitigt. Folgt
man der Freud’schen und
Lacan’schen Hypothese, dass
unsere Befriedigung nicht von
dem herrihrt, was wir ler-
nen, stellt sich die Frage, wie
wir die Stitze des Bildungs-
prozesses anders konzipie-
ren konnen. Im Blick auf den
von uns so genannten »Kri-
tischen Ansatz von Bildung«
— erlautert insbesondere an-
hand von Jacques Rancieres
»Ruckkehr zu Jacotot« — un-
tersuchen wir die symptoma-
tischen Beschrinkungen ei-
nes solch kritischen Ansat-
zes. Dieser stellt einen Gegen-
satz zwischen dem emanzi-
patorischen Potential eines
gespaltenen Lehrpersonen-
Schiler_innen-Verhiltnisses
und der institutionellen, die
beiden in ein stabiles Verhalt-
nis bringen wollenden Gewalt
her. Mit den Schwierigkeiten,
die exakten Wissenschaften



zu lehren, erscheint das Sym-
ptom dieses kritischen Ansat-
zes.

Beat Manz, Schule,
Begehren, Geseiz

1961 wurde in Frankreich eine
neue Schulpidagogik mitdem
Namen »Institutionelle Pad-
agogik« gegriindet. Sie steht
in der Tradition der Freinet-
Piadagogik, offnete sich aber
auch den Einflissen der In-
stitutionellen  Psychothera-
pie in der Psychiatrie und der
Sozialpsychologie. Der Griin-
der, Fernand Oury, Lehrer in
einem Vorort von Paris, ver-
offentlichte mit der Venezo-
lanischen Psychologin Aida
Vasquez 1967 ein Buch, in
dem die neuen Vorgehens-
weisen im Unterricht einer
Schulklasse dargestellt wer-
den. Die Schilerinnen und
Schiiler arbeiten und lernen
in kleinen Teams. Sie bespre-
chen ihre Zusammenarbeit
oder die Konflikte, die sie in
ihrem Wohnquartier erleben,
in dafiir vorgesehenen Sitzun-
gen. Ourys Padagogik wurde
zum Vorbild fiir viele Lehr-
krifte. Diese treffen sich in
Arbeitsgruppen, in denen die
Probleme und Entwicklungen
einzelner Schiler und Schiile-
rinnen dargestellt, unter An-

leitung eines Psychoanalyti-
kers analysiert und manch-
mal als Falldarstellungen, sog.
Monografien, verdffentlicht
werden. Einer dieser psycho-
analytisch geschulten Super-
visoren, der in mehreren Bi-
chern solche Monografien ei-
ner grindlichen Analyse un-
terzieht, wobei er sich auf die
Psychoanalyse Lacans beruft,
ist Francis Imbert. Seine Ar-
beit soll in diesem Artikel ge-
wirdigt werden.

Jonas Borer, Wo ist der
Klassenfeind? Ein
filmanalytischer
Zugang zu einer
pédagogischen Ethik
des Realen

Anhand der Analyse des Films
Klassenfeind wird gezeigt, dass
ein fetischistisches Verstind-
nis des der Sprache Entge-
henden dazu fihrt, Wider-
sprichlichkeiten in Filmana-
lyse, Politik und Padagogik zu
verleugnen. Durch die Film-
analyse, film- und autoritéts-
theoretische ~ Uberlegungen
und eine Gegeniiberstellung
von Klassenfeind und Der Club
der toten Dichter wird gezeigt,
dass gewisse Entfremdungs-
prozesse mitunter sinnvoll
sind. Schliefdlich findet sich

165



ein Ausblick auf eine padago-
gische »Ethik des Realen«.

Karl-Josef Pazzini, Es
zeigt sich

Es zeigt sich anderes, mehr
oder auch weniger als inten-
diert. Was sich zeigt, hingt
von Wiinschen, Trieben, Ver-
letzungen, Konflikten ab,
auch das, was sich etwa an
Kunstwerken, Filmen und in
padagogischen Prozessen zei-
gen kann. Die Relation »Zei-
gen« produziert etwas neben
und durch das bewusste Zei-
gen. Im Bereich der Padagogik
sind Lehrer:innen und Schi-
ler:innen gleichermaflen im

166

Prozess des Zeigens und Sich-
Zeigens involviert. Es kann zu
Uberraschungen kommen. Es
gehort zum Vertrauensvor-
schuss der Lehrer:innen an die
Schiiler, der Lehren gelingen
lassen kann, etwas sich zei-
gen zu lassen, was nicht kon-
trolliert werden kann. — Er-
zahlt wird ein Beispiel aus der
Psychoanalyse: Eine Lehrerin,
fast berufsunfahig, weil, wie
sich herausstellte, sich fiir sie
vor der Klasse etwas zeigte,
was sie nie und nimmer mit
der Lehrtatigkeit zusammen-
gebracht hitte, nicht wieder-
erkannt hat: Réitselhafte Si-
tuationen aus der Kindheit.



Artur R. Boelderl, Dr. phil. habil., ist Universitdtsdozent am
Institut fir Philosophie der Alpen-Adria-Universitat Klagen-
furt sowie Senior Scientist im Arbeitsbereich Digitale Edi-
tion am Robert-Musil-Institut fiir Literaturforschung/Kérntner
Literaturarchiv ebenda, Redakteur von MUSIL ONLINE und
Redaktionsmitglied des RISS. Forschungsschwerpunkte: Phi-
losophie und Literatur(theorie) seit dem 20. Jahrhundert, Phi-
losophie und/der Psychoanalyse, Digitale Edition und Li-
teraturvermittlung online sowie Philosophische Natologie.
Jiingste Verdffentlichungen: Interdiskursive Parallelaktionen.
Robert Musil online kommentieren (mit Franziska Mader),
Wien 2023; Musil, diskursweise. Wirklich mégliche Kontexte
zum »Mann ohne Eigenschaften«, Paderborn 2024 (Musil-
Studien, Bd. 49).

Jonas Borer studierte Soziologie, Gesellschafts- und Erzie-
hungswissenschaften an der Universitat Basel. Er arbeitete
als Sonderschullehrperson und ist heute als Dozent und Men-
tor an der PH FHNW (Institut Primarstufe, Professur Allge-
meine und Historische Padagogik) beschaftigt. Er promo-
viert an der Universitat Ziirich in Erziehungswissenschaften
(bei Roland Reichenbach, Patrick Biihler, und Todd McGo-
wan). Der Arbeitstitel seiner Dissertation lautet: Das ordindre
Objekt der Autoritét.

Ulrike Kadi ist Psychoanalytikerin (WAP/IPA) in freier Pra-
xis. Sie hért, denkt, spricht und schreibt meist in Wien.

Beat Manz, Lic. phil. / Dr. scient. med., Studium der Psy-
chologie, der Psychopathologie und der franzésischen Li-
teratur an den Universitdten in Ziirich und Genf; Schulpsy-
chologe am Schulpsychologischen Dienst des Fiirstentums
Liechtenstein, 1989-2021; Fachpsychologe fiir Kinder- und
Jugendpsychologie (2001) und Psychotherapie FSP (2006);
Doktoratsstudium an der Privaten Universitét Liechtenstein,
Medizinische Wissenschaft, 2017-2020, Dissertation (unver-

167

Autor*innen



dffentlicht): Hans Zulliger (1893-1965), Pionier der psycho-
analytischen Pédagogik und der psychoanalytischen Psycho-
therapie von Kindern und Jugendlichen. Psychotherapeut in
einer Praxisgemeinschaft.

Karl-Josef Pazzini, Psychoanalytiker in Berlin, bis 2014
Prof. fiir Bildungstheorie & Bildende Kunst an Uni Ham-
burg; Redakteur des RISS seit 2014 dann Herausgeber des
RISS von 2017-2023. Arbeitet z. B. zum Politischen des Kon-
zepts »Ubertragungk, zur sogenannten »Laienanalyse« (Wie
wird man Laie?) und zum Entwurf des Revolutionsarchitek-
ten Boullée fiir ein »Muséumc als Utopie der biirgerlichen
Gesellschaft.

Gabriel Tupinamba ist praktizierender Psychoanalytiker,
Philosoph, Head of Social Strategy beim Alameda Insti-
tut und Mitglied des Kollektivs Subset of Theoretical Prac-
tice. Sein Werk The Desire of Psychoanalysis: Excercises in
Lacanian Thinking (Evanston: Northwestern University Press,
2021) hat grol3e Aufmerksamkeit erregt. Gabriel Tupinamba
hat auBerdem eine Monographie mit dem Titel Hegel, Lacan,
Zizek (Atropos Press, 2013) sowie zahlreiche Artikel und
Buchkapitel tiber das Verhéltnis von Politik und Psychoanaly-
se verdffentlicht.

Jean-Marie Weber aus Luxemburg studierte zunéchst Theo-
logie in Freiburg im Breisgau, anschlieBend Kommunikati-
onswissenschaft in Louvain-La-Neuve. Seine Ausbildung zum
Psychoanalytiker machte er an der medizinischen Fakultit in
StraBburg. Sein Doktorat in Psychologie (Psychoanalyse) ab-
solvierte er bei Serge Lesourd in Strallburg. Seit 2004 war
er an der neugegriindeten Universitdt Luxemburg zun&chst
als Dozent und spéter als Assistenzprofessor titig. Nach der
Pensionierung arbeitet er weiter an der Universitat und in
privater Praxis.

168



Peter Widmer, Dr. phil., Initiant und Mitbegriinder (mit
Dieter Strauli) der Zeitschrift RISS. Psychoanalytiker in eige-
ner Praxis in Zirich; Lehrauftrdge an der Universitdten Zi-
rich, Innsbruck und Fachhochschulen; Gastprofessur an der
Universitat Kyoto; Lektorat an der Columbia University New
York. Mitbegriinder des Lacan Seminar Ziirich und der As-
soziation fiir die Freudsche Psychoanalyse (AFP). Buchpu-
blikationen: Subversion des Begehrens. Eine Einfiihrung in
Jacques Lacans Werk (1997/2019); Angst. Erléuterungen zu
Lacans Seminar X (2004); Metamorphosen des Signifikan-
ten. Zur Bedeutung des Kérperbilds fiir die Realitdt des Sub-
jekts (2006); Der Eigenname und seine Buchstaben. Psycho-
analytische und andere Untersuchungen (2010); Destruktion
des Ichs. Psychoanalytische Annéherungen an den Ursprung
menschlicher Aggression (2021). Zahlreiche Vortrage in der
Schweiz und im Ausland.

169






RISS Nr. 102

Nicolas Abraham/Maria Torok.
Poetik — Phianomenologie — Psychoanalyse

Psychoanalyse als Theorie ist Sprachtheorie, psychoanalyti-
sche Praxis ist Philologie. In vergleichbarem Ausmal} wie
fur Nicolas Abraham gelten diese S&tze wohl sonst nur noch
fur seinen Zeitgenossen und Rivalen Jacques Lacan — und,
freilich, jedenfalls in der Perspektive dieser beiden bedeu-
tenden Exponenten, fiir den Begriinder der Psychoanalyse
selbst. In Abrahams Oeuvre begegnet man dieser innigen
Verbindung auf Schritt und Tritt: Da findet sich ein auf die
Poetik gegriindeter Versuch einer psychoanalytischen As-
thetik neben dem, ein Gedicht auf die analytische Couch
zu legen; umgekehrt werden die Patienten, sei es auch
unter Anfiihrungszeichen, Dichtern, ihre Erzéhlungen Ge-
dichten gleichgesetzt. Die Sprachtheorie kommt prominent
da ins Spiel, wo es um es die genetische Herleitung der
menschlichen Psyche aus der Kindheit, besonders ihren pra-
linguistischen und pré-symbolischen, im Wortsinn infantilen,
Stadien geht. Die uralte Frage nach dem Ursprung der Spra-
che aktualisiert sich in psychoanalytischer Brechung neu.
Fir Abraham allerdings besteht der Ursprung der Signifi-
kanz nicht in einem symbolischen Akt der Etablierung se-
miotisch stabiler Relationen zwischen Zeichen und Bedeu-
tungen. Stattdessen ist er in der infantilen Artikulation, der lo-
cutio infans, zu suchen, die ihrer Institution als systemischer
Sprache unterworfen wird, aus eben diesem Grund aber als
ihre Substanz, ihr subjectum oder Zugrundeliegendes, vor-
aufgehen muss.

Redaktion des Hefts: Charles de Roche, Philippe Haensler

171

Heftankiindigung






RISS — Zeitschrift fiir Psychoanalyse

Nr. 101

,,Lacanitverstan: LACANsLEHREN"

Heftredaktion

Artur R. Boelderl, Peter
Widmer

Autor*innen

Jonas Borer, Ulrike Kadi, Beat
Manz, Karl-Josef Pazzini,
Gabriel Tupinambd, Jean-

Marie Weber, Peter Widmer

Herausgeber*innen
Marcus Coelen, Camilla
Croce, Judith Kasper, Arnd
Wedemeyer, Mai Wegener

Redaktion
Artur R. Boelderl, Marcus
Coelen, Camilla Croce,

Thomas Diesner, Insa Hartel,
Iris Junker, Brandon Kaaz,
Regina Karl, Judith Kasper,
Larissa  Krampert, Aaron
Lahl, Karl-Josef Pazzini, Erik
Porath, Kianush Ruf, Jonathan
Schmidt-Dominé, Arnd
Wedemeyer, Mai Wegener,

Berlin/Frankfurt Januar 2026

Peter Widmer, Alexandre

Wullschleger

Beirat

Monique David-Ménard (Pa-
ris), Mladen Dolar (Ljublja-
na), Maire Jaanus (New York),
Antonello Sciacchitano (Mai-
land), Samuel Weber (Pa-
ris), Slavoj Zizek (Ljubljana),
Hans Saettele (México), Juliet
Flower MacCannell (Irvine),
Bruce Fink (New York), Renata
Salecl (Ljubljana), Alenka Zu-
pandi¢ (Ljubljana), Cormac
Gallagher (Dublin)

Technische Realisierung
Artur R. Boelderl, Jonathan

Schmidt-Dominé

Umschlag
Arnd Wedemeyer

Layout, Satz
Jonathan Schmidt-Dominé

173

Impressum



ISBN eISSN

978-3-911681-03-2 (print) 2944-0122

978-3-911681-04-9 (eBook) Die digitale Ausgabe dieser
Nummer des RISS kann online

ISSN gelesen und kostenfrei herun-

1019-1976 tergeladen werden: https://do
L.org/10.21248 /riss.2025.101

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbi-
bliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek fiithrt diese Veréffentlichung in
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische
Informationen sind online verfiigbar unter http://dnb.d-nb.de.

RISS: Zeitschrift fiir Psychoanalyse ist eine Veroffentlichung des
RISS. Verein fiir Psychoanalyse e.V.

Pestalozzistr. 103

10625 Berlin

Weitere Informationen zu RISS. Zeitschrift fiir Psychoanalyse, zur
Redaktion und zum wissenschaftlichen Beirat sowie zur Bestel-
lung alter und aktueller Exemplare und anderem mehr finden
sich auf unserer Webseite: riss- psychoanalyse.de

Kontakt
info@riss-psychoanalyse.de

©00

Diese Verdffentlichung, bis auf ausdriicklich gekennzeich-
nete Ausnahmen, steht unter der Creative-Commons-Lizenz
»Namensnennung-Share Alike 4.0 International« (CC BY-SA
4.0). Der Text der Lizenz ist unter https://creativecommons.or
g/licenses/by-sa/4.0/legalcode.de abrufbar. Eine Zusammen-
fassung (kein Ersatz) ist unter https://creativecommons.org/li
censes/by-sa/4.0/deed.de nachzulesen.

174


https://doi.org/10.21248/riss.2025.101
https://doi.org/10.21248/riss.2025.101
riss-psychoanalyse.de
mailto:info@riss-psychoanalyse.de
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode.de
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode.de
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.de
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.de

-v~7

S e

101, sprich »One Oh One«: die Nummer jedes Grundlagenkurses
jedweden Fachs an angelsichsischen Universititen, daher geeignet
auch als Thema des ersten RISS nach 100 - eine Riickkehr eher zu
Grundfragen freilich denn zu Grundlagen: Wie die Psychoanalyse
lehren, wie psychoanalytisch lehren, was lehrt die Psychoanalyse,
und wen?

101, »One Oh Oneg, ist dabei zwar gewiss nicht zu verwechseln
mit One On One, einem 1:1-Verhaltnis zwischen Lehrperson
und Lernendem/r, und dennoch ist auch dies nach wie vor ein
Hinweis auf die didaktische Regel: Immer noch hat das Lehren
den Zug zur Eins, zum Einen, zur Einheit, zur Einheitlichkeit,
ja Vereinheitlichung gar, in und durch den einen Raum, in dem
Lehre geschieht oder vielmehr Statt hat - dem Klassenzimmer
mit der Raumnummer 101 der Angst wie bei Orwell - in der
einen und einzigen Sprache, die die Lehrperson hat und die
doch nicht die Thre ist.

Im mit diesen Hinweisen abgesteckten Rahmen beschiftigen sich

die Beitrdge mit Fragen wie der Emanzipation und Institutionalisierung,
der Institutionellen Padagogik, dem schulischen Einsatz von Filmen im
Dienste einer Padagogik des Realen, dem Zusammenhang von Deixis
und Didaktik, der Problematik des Schulabbruchs und mit Ubersetzung
resp. Verstummen als Formen der (psychoanalytischen) Lehre.

Artur R. Boelderl, Peter Widmer, Lacanitverstan? |

Jonas Borer, Wo ist der Klassenfeind? | Jean-Marie Weber,
Schulabbrecher im Zweischritt | Gabriel Tupinamb4,

Es gibt keinen Wisstrieb | Beat Manz, Schule, Begehren, Gesetz

| Ulrike Kadi, Von der Codevermittlung zur Ubersetzung

| Peter Widmer, Didaktik und Deixis | Karl-Josef Pazzini, Es zeigt sich

Rezensionen:

Sergio Benvenuto, Lacan, Kris and the Psychonalytic Legacy
(Steffen Kriiger) | Cynthia Fleury, Hier liegt Bitterkeit begraben
(Steffen Kriiger) | Avgi Saketopoulou, Sexuality beyond Consent
(Hannes Halter) | Siegfried Zepf, Dietmar Seel'(Hg.),

Von der Gesellschaft im Subjekt (Hauke Kromminga)

BN 978-3-911bk81-03-2

‘“ “H‘ ”H ““ Berlin/Frankfurt a. M 2026

25.00 €



	Inhaltsverzeichnis
	Editorial: Artur R. Boelderl, Peter  Widmer: Lacanitverstan?
	Artikel
	Peter Widmer: Didaktik und Deixis
	Jean-Marie Weber: Schulabbrecher im Zweischritt
	Ulrike Kadi: Von der Codevermittlung zur Übersetzung
	Gabriel Tupinambá: Es gibt keinen Wisstrieb
	Beat Manz: Schule, Begehren, Gesetz
	Jonas Borer: Wo ist der Klassenfeind?
	Karl-Josef Pazzini: Es zeigt sich

	Rezensionen
	Steffen Krüger: Sergio Benvenuto, Lacan, Kris and the Psychoanalytic Legacy. The Brain Eater
	Alissa Geffert: Cynthia Fleury, Hier liegt Bitterkeit begraben. Ressentiments und ihre Heilung
	Hannes Halter: Grenzenlose Perversion
	Hauke Kromminga: Siegfried Zepf & Dietmar Seel, Von der Gesellschaft im Subjekt. Historischer Materialismus und Psychoanalyse
	Karl-Josef Pazzini: Kai Rugenstein, Übertragung

	Abstracts
	Autor*innen
	Heftankündigung
	Impressum

