


RISS

Zeitschrift für Psychoanalyse

Herausgegeben von

Marcus Coelen, Camilla Croce, Judith Kasper,

ArndWedemeyer, MaiWegener





RISS

Zeitschrift für Psychoanalyse

Nr. 101

Lacanitverstan: LACANsLEHREN





7 Lacanitverstan?

Lehren nach Lacan

Artur R. Boelderl,

PeterWidmer

Beiträge
13 Didaktik und Deixis

PeterWidmer

25 Schulabbrecher im
Zweischritt

Jean-MarieWeber

41 Von der Codevermittlung
zur Übersetzung

Lacan lehren – nicht ohne
Laplanche

Ulrike Kadi

57 Es gibt keinen Wisstrieb

Emanzipation und
Institutionalisierung von

Jacques Rancière bis Slavoj

Žižek

Gabriel Tupinambá

85 Schule, Begehren, Gesetz

Beat Manz

97 Wo ist der Klassenfeind?

Ein filmanalytischer Zugang
zu einer pädagogischen Ethik

des Realen

Jonas Borer

111 Es zeigt sich

Karl-Josef Pazzini

Rezensionen
127 Sergio Benvenuto, Lacan,

Kris and the Psychoanalytic
Legacy. The Brain Eater

Steffen Krüger

135 Cynthia Fleury, Hier liegt
Bitterkeit begraben.

Ressentiments und ihre
Heilung

Alissa Geffert

143 Avgi Saketopoulou,
Sexuality beyond Consent.
Risk, Race, Traumatophilia

Hannes Halter

145 Siegfried Zepf & Dietmar
Seel, Von der Gesellschaft

im Subjekt. Historischer
Materialismus und

Psychoanalyse

Hauke Kromminga

155 Kai Rugenstein,
Übertragung

Karl-Josef Pazzini

163 Abstracts

167 Autor*innen

171 Heftankündigung

173 Impressum

5

In
h
a
lt





Lacanitverstan?
Lehren nach Lacan

Artur R. Boelderl, PeterWidmer
Johann Peter Hebels bekannte Kalendergeschichte Kannitver-
stan (1809) zeigt auf, dass aus der Situation des Antworten-
müssens – in die die Leser1 des literarischen Textes sich ge-
stellt sehen wie mutatis mutandis die Psychiater gegenüber
den Patienten und im Ausbildungszusammenhang die Ler-
nenden – nicht auch die Fähigkeit des Antwortenkönnens
folgt, so wenig wie das Verstehen in dem Sinne auf das
Nichtverstehen folgt, dass es dieses gleichsam restlos ersetz-
te.2 Gerade wenn der Text, der Analysant, der Lerngegen-
stand kein Fremder (mehr) ist, weil wir angefangen haben,
ihn zu verstehen, bleibt er doch ein Anderer. Anders gesagt:
In dem Maße, wie wir ihn verstehen, verstehen wir ihn auch
nicht (und nicht etwa nur noch nicht) – wir missverstehen ihn
nicht, sondern er entzieht sich radikal unserem Verstehen.
»[A]uf dem seltsamsten Umweg kam ein deutscher Hand-

werksbursche in Amsterdam durch den Irrtum zur Wahrheit
und zu ihrer Erkenntnis.« So fasst der Autor von Kannitver-
stan selbst dessen Inhalt im zweiten Satz zusammen. In der
folgenden Geschichte, die die Wahrheitssuche des Lehr-
lings beschreibt, entspricht – so scheint es zumindest –
der Wissenszuwachs des Protagonisten (jene nachweisliche,
d.h. messbare Einsicht, zu der er im Laufe der Erzählung ge-
langt) ziemlich genau der idealtypischen Erkenntnis im Sinne
einer dem hermeneutischen Paradigma Jaspers’scher (und
anderer) Prägung verpflichteten Psychotherapie: Die Wahr-
heit, zu der er gelangt – jene »Moral von der G’schicht«, ihr

7

Ed
ito

ria
l

 



»Sinn«, auf den der literarische Text die Leser sozusagen mit
der Nase stößt und der mit jenem konvergiert, den Lernende
nach der ersten Lektüre in aller Regel zielsicher herausfin-
den und worauf Lehrende daher mit methodisch vielleicht
verschiedenen, sachlich aber gleichsinnigen didaktischen
Mitteln abzielen – lautet: Sei glücklich und zufrieden mit
dem, was du hast, denn im Tod sind Arm und Reich gleich!
Just diese moralische Einsicht steht indes unter der für die
Kalendergeschichte titelgebenden Kautele des »Kannitver-
stan«, des Nichtverstehens – das sich, vom Handwerksbur-
schen als Eigenname des vermeintlichen Besitzers von Haus
und Schiff und nachmaligen Leichnams (miss-)verstanden,
mit gleichem Recht auch als Eigenname dieses Protagonis-
ten selbst auffassen lässt, qua Titel gleichsam als Legen-
de für die kurze Erzählung überhaupt. Die Erkenntnis, man
könnte sagen: der objektiv feststellbare Lernfortschritt des
Handwerksburschen, wird vom selben literarischen Text, der
sie uns der Sache nach unzweideutig zu verstehen gibt, in
ein und demselben Schriftzug nach allen formalen Regeln
der (Dicht‐)Kunst gleich wieder durchgestrichen, eingeklam-
mert, als frag-würdig hingestellt.
Darüber sehen die Lesenden/Lernenden mit an Sicherheit

grenzender Wahrscheinlichkeit hinweg – zugunsten der er-
wähnten Moral, die der Text hermeneutisch insinuiert. Da-
bei weist dieser genügend Stellen auf, in denen er sich
als Schrift in Erinnerung ruft, d.h. in seiner Materialität als
Ensemble von Signifikanten, die nicht von sich aus noch
mit irgendeiner extern zu begründenden Notwendigkeit auf
ein Signifikat verweisen. Die beiden einander stets über-
lagernden Dimensionen des Verständlichen und Nichtver-
ständlichen kreuzen einander in Hebels meisterlicher Ge-
schichte ganz materialiter: nicht nur schriftlich, sondern auch
(schrift-)bildlich dort, wo sich die beiden Sprachen, deren
Kenntnis/Unkenntnis am Ursprung der hermeneutischen Bre-
douille des Protagonisten steht (die ihm selbst freilich ent-
geht), auf der Ebene der Signifikanten treffen: »[…] end-

8



lich (kam) er an den Meerbusen, der da heißt: Het Ey, oder
auf deutsch: das Ypsilon.« Nun ist Het Ey indes gerade auf
Deutsch eben nicht das Ypsilon, sondern das Y, der griechi-
sche Signifikant, ein Fremdkörper im deutschen Alphabet
(den die Schulkinder bis vor kurzem noch – oder gar nach
wie vor? – bei ihrer ersten Alphabetisierung als das »fremde
i« kennengelernt haben); auf Deutsch ist het Ey vielmehr un-
weigerlich das Ei, so wie es auf Englisch das eye ist, also das
Auge (mit dem uns hier, mitten in Hebels Text, unversehens
Georges Bataille und mit ihm Roland Barthes zuzwinkern).
Als »fremdes i« – das in eins damit das i des Fremden reprä-
sentiert, ganz zu schweigen von dessen »I« (sprich: »ei«),
seinem »ich« also … – ist das Y zugleich kein Buchstabe,
sondern ein Bildzeichen, das (gleichsam phallisch invertiert)
den Meerbusen mehr an-zeigt, veranschaulicht, illustriert, als
dass es ihn sprachlich zum Ausdruck brächte. Het Ey gehört
somit unzweifelhaft zur lalangue im Sinne des späten Lacan.
Was Hebels Text uns literarisch lehrt (wenn er uns denn

etwas lehrt), ließe sich daher so ausdrücken: Wer verstan-
den hat, hat nicht verstanden. Wenn Lacan in seiner Leh-
re selbst beansprucht hat, stets didaktisch zu sein, liegt sol-
che Didaxe psychoanalytisch gesehen diesseits der Verständ-
lichkeit nach Maßgabe von Hebels Kannitverstan. Lacanit-
verstan, Lacans notorische »Unverständlichkeit«, so gradu-
ell verschieden sie sich zwischen den Seminaren und den
Schriften darbietet, bildet den methodischer Aspekt einer
dezidiert didaktischen Absicht seines psychoanalytischen
enseignement, die über weite Strecken implizit bleibt, an
entscheidenden Punkten aber umso deutlicher hervortritt.
So ist Lacans Vortrag am 10. November 1967 im Dienste
der »Ausbildung des Psychiaters und… Psychoanalyse« im
Hôpitale Sainte-Anne nicht nur situativ didaktisch (er redet
vor Azubis der Psychiatrie), er weist Didaktik zugleich als
eigentlichen Inhalt dieser Lehre aus, wenn er betont, dass
»man sich nicht mal vorstellen kann, wie sehr ich in mei-
ner Lehre didaktisch bin«3. Wie Schüler im Allgemeinen,

9



so verstehen auch und besonders diejenigen, die im Begriff
sind, sich für den medizinischen Umgang mit »Verrückten«
vorzubereiten, nicht etwa zu wenig von dem, was ihnen –
sei’s vom Lehrer, sei’s vom Patienten/Klienten/Analysanten
– vorgelegt wird, sie verstehen zu viel. Lehrer und Schüler
fokussieren beinahe ausschließlich auf diejenigen Aspekte
des Lehrens, die sich dem Verstehen im Sinne der wissens-
mäßigen Erfassung von Inhalten erschließen. Das setzt aber
eine Formatierung des Gesagten zum Verständlichen voraus.
Diese Modellierung ergreift den Lehrinhalt, die Lehrperson
und die Lernenden. Als Vereinheitlichung, die der Institution
Universität als gleichsam unhintergehbares Strukturmoment
inhärent ist, entzieht sie sich weitestgehend individuell als
auch kollektiv der Aufmerksamkeit.
Ihre Tugend findet Lacans psychoanalytische Didaktik,

wie angedeutet – hierin anderen »dunklen« Autoren wie
Heidegger vergleichbar –, eher im Fragen als im Antworten.
So ist bei Lacan nicht einfachhin vom Begehren des Analyti-
kers die Rede, es geht vielmehr um die Frage nach diesem
Begehren, danach, ob, wie und wo sich solches Begehren
als Frage äußert. Dass dies auch und vielleicht insbesondere
in Situationen der Lehre bzw. des Unterrichts der Fall ist –
auch, aber nicht ausschließlich, wo die Psychoanalyse selbst
Gegenstand ist –, steht außer Zweifel und bildet den ge-
meinsamen Grund der in diesem Heft versammelten Beiträ-
ge. Sie reagieren auf die Beobachtung, dass der Themenbe-
reich »Didaktik nach Lacan« vergleichsweise wenig erforscht
ist und kaum diskutiert wird, zumal im deutschsprachigen
Raum; allgemein kann mit Fug und Recht von einer gewis-
sen Unsicherheit gesprochen werden, die im Hinblick auf
die Vermittlung der (insbesondere Lacan’schen) Psychoana-
lyse einerseits und auf deren Anwendbarkeit in didaktischen
Zusammenhängen andererseits besteht. Wenn Lacan im Be-
zug auf seine Schriften sagt, er schreibe nicht, um verstan-
den zu werden, lässt sich konjizieren, dass er so schreibt,
wie er lehrt, und dass beide Akte darauf zielen, etwas zu be-

10



wirken, was sich nicht auf Verstehen reduzieren lässt resp.
sich nicht im Verstandenhaben erschöpft. Dass eine Auffas-
sung von Unterricht als Wissensvermittlung selbst dort, wo
sie traditionelle kognitive Wissensbestände durch praktische
Kompetenzen ersetzt hat, dadurch massiv herausgefordert
wird, liegt auf der Hand. Wie sähe also eine Didaktik aus,
die mit dem Unbewussten rechnet, welche Alternativen zu
herkömmlichen Ansätzen hätte sie zu bieten, die von einem
seiner selbst immer und überall transparenten Subjekt der
Lehrenden wie der Lernenden ausgehen? Auf welche Wei-
se ließe sich in die Lehrerbildung die (Selbst-)Befragung von
Studierenden nach ihren Wahrnehmungen integrieren, wie
die Sensibilisierung für Übertragungs- und Projektionsvor-
gänge leisten? Lacan lehren und lacanianisch lehren bilden
im Hinblick auf diese Ziele zwei verschiedene, aber glei-
chermaßen zu berücksichtigende Abhänge der Frage nach
einer spezifisch psychoanalytischen Didaktik.
Die Verfolgung dieser Frage in unserem Heft verläuft ent-

lang dem Desiderat einer pädagogischen Ethik des Realen
(Borer), die das Genießen und die symbolische Kastration in-
tegriert, der Betonung des Rätsels als einer produktiven Me-
thode in der psychoanalytischen Lehre (Kadi), einer Evalua-
tion der Institutionellen Pädagogik als probater Anwendung
Lacan’scher Einsichten im konkreten schulischen Unterricht
(Manz), der Diskussion verdrängter Affekte und ihrer Rolle
sowie der Bedeutung des Anderen im Prozess künstlerischen
wie didaktischen Zeigens (Pazzini, Widmer), der Entkoppe-
lung von Wissen und Wissbegierde im Dienste des Genie-
ßens als Mittel zur Beförderung von Emanzipation und (schu-
lischer wie allgemein-gesellschaftlicher) Institutionalisierung
(Tupinambá) sowie der Erörterung von didaktischen Mög-
lichkeiten nach Maßgabe einer Ethik der Begegnung zwi-
schen Lehrenden und Lernenden im Falle des Scheiterns von
Jugendlichen ungeachtet solcher Bemühungen (Weber).

11



1. Mit dem generischen Maskulinum
ist hier wie im Folgenden das Fe-
mininum mitgemeint.

2. Johann Peter Hebel, Kannitverstan,
in ders., Gesammelte Werke. Kom-
mentierte Lese- und Studienausga-
be in sechs Bänden, hg. v. Jan
Knopf, Franz Littmann, Hansgeorg
Schmidt-Bergmann, Esther Stern,
Göttingen 2019, Wallstein, III: Ka-
lendergeschichten, 140–142.

3. Siehe Marcus Coelen, Ju-
dith Kasper, Karl-Josef Pazzini,
Alexandre Wullschleger (Hg.),
RISS+ – »An die Psychiater«. Do-
kumentation eines Vortrags von
Jacques Lacan in der Pariser Kli-
nik Sainte-Anne vom 10. November
1967 nebst einigen Kommentaren,
Hamburg 2020, Textem.

12



Didaktik und Deixis

Peter Widmer
Didaktik als Teil der Pädagogik lässt sich definieren als Wis-
senschaft vom Lehren und Lernen. Sie lässt sich aufteilen in
Allgemeine Didaktik und Fachdidaktik. Erstere beschäftigt sich
mit allgemeinen Prinzipien von Lehren und Lernen, letztere mit
fachspezifischen Inhalten. Für beide gilt, dass sie vorwiegend
der Qualifikation dienen, die sich aus Wissen und sozialen Kom-
petenzen zusammensetzt, wobei über weite Strecken in der Ge-
schichte der Pädagogik das Lernen von Inhalten vorherrschte.
Vor allem im Zuge der Vermittlung von Qualifikationen für das
berufliche Leben fokussiert sich die Didaktik auf Wissen und auf
die Kompetenz, dieses Wissen im geeigneten Zeitpunkt abrufen
zu können. In neuerer Zeit hat die Didaktik vermehrt realisiert,
dass für das gesellschaftliche Leben auch kommunikative, so-
ziale Aspekte wichtig sind. Die vorliegende Arbeit, die zur All-
gemeinen Didaktik gehört, setzt an diesem Punkt an. Es geht im
Folgenden jedoch nicht um Konzepte, wie kommunikative und
soziale Fähigkeiten vermittelt und gelernt werden können, son-
dern es geht um die Grundlage, d. h. um eine bestimmte Sicht-
weise, die deutlich macht, welche Probleme sich bei der Ein-
übung von kommunikativer Kompetenz zeigen und was sie für
die Subjekte der Didaktik bedeuten.

Deixis – ein Konzept, das über die Linguistik
hinausweist
Deixis weist seiner Wortbedeutung aus dem Griechischen nach
auf das Zeigen hin. Hier, dort, vorne, hinten, oben, unten, links,
rechts sind solche Zeigewörter, Deiktika, mit denen dieser Be-
griff räumlich anschaulich gemacht wird. Dazu kommen zeit-

13

 



liche Adverbien, bei denen die Zeigefunktion weniger ins Auge
springt: jetzt, vorher, nachher, gestern, morgen, früher, später,
weil sie nicht am Sichtbaren orientiert sind. Von besonderer Be-
deutung werden sich die pronominalen Deiktika erweisen: ich,
du, wir, ihr, wobei die Pronomina der 3. Person meistens Ana-
phorika genannt werden.

Interessant sind die Pronomina nicht allein der Zeigefunktion
wegen, sondern weil sie am Nullpunkt der deiktischen Bezüge
stehen; anders gesagt, weil die örtlichen und zeitlichen Deikti-
ka auf ein Subjekt verweisen, von dem aus die räumlichen und
zeitlichen Bezüge strukturiert sind. Für die räumlichen Bezüge
ist es der Körper eines Subjekts, für die zeitlichen Bezüge das aus
Sprache (Signifikanten) gebaute Mentale des Subjekts, sein Ge-
dächtnis, sein Vorstellungsvermögen.

Was dabei betont werden muss: Im deiktischen System gibt
es keine fixen Referenzen. Abgesehen von Ausnahmen, ist das
Ich nur solange ein Ich, als es spricht, und das Du nur so lange
ein Du, als es angesprochen wird. Man sieht, dass das Zeigen als
Merkmal der Deixis angesichts dieses Sachverhalts des situati-
ven Kontextes in seiner Bedeutung sekundär wird.

Wichtiger ist, dass auch die feste Zuordnung von Signifikant
und Sache in ihrer Bedeutung zurücktritt, wenn die Aufmerk-
samkeit auf das sich artikulierende Ich, auf den Bezugspunkt
des deiktischen Systems gerichtet wird. Was sich scheinbar pro-
blemlos als Kommunikation zwischen Ich und Du beschreiben
lässt, enthält bei näherer Prüfung Dimensionen, die nicht biolo-
gischer Art sind, sondern auf der Struktur der Sprache gründen,
in die jedes menschliche Subjekt Einsitz nimmt, so dass es im-
stande ist, sich im Akt des Sprechens zu artikulieren, sich darzu-
stellen, mitzuteilen. Jedes singuläre Ich wird Zentrum des Deik-
tischen – solange es spricht. Das Singuläre ist somit eingebet-
tet in strukturale Zusammenhänge, die Auswirkungen auf seine
Befindlichkeit, ja, auf seine psychische Verfassung, seine Affekte,
Phantasien und Phantasmen haben.

Ausgehend vom Ich-Sagen zeigen sich zwei grundlegende Pro-
bleme, die beide darauf hinweisen, dass der Ausdruck »Deixis«
unzulänglich ist und lediglich die Eingangspforte markiert, de-
ren Öffnung in eine Welt führt, die weder durch ein räumliches
Konzept, ausgehend von einem sprechenden Ich, noch durch ein

14



Innen-Außen-Schema erfasst werden kann: Das eine Problem
betrifft die Zeitlichkeit des Ichs selbst, seine theoretische Ver-
ortung, die schwierig zu bestimmen ist, weil auch die Zeitlich-
keit selbst sich als eine gespaltene erweist, anders gesagt, weil
dem fortwährenden Empfinden eigener Präsenz das Wissen um
die Vergänglichkeit gegenüber steht, um nur die offensichtlichs-
te Komplikation zu benennen. Das andere Problem betrifft die
Intersubjektivität, d. h. das Aufeinandertreffen eines sich artiku-
lierenden Ichs mit einem anderen sich artikulierenden Ich. Auch
auf diesem Feld gibt es Komplikationen, denn die Entdeckung
der eigenen Position des Ichs ist verknüpft mit einem Absolut-
heitsanspruch, mit einer Weigerung, Andere anzuerkennen, was
zur Folge hat, selbst nicht anerkannt zu werden.

Gespaltene Zeitlichkeit
Betrachten wir zuerst die Verhältnisse bei der Zeitlichkeit. Sie ist
durch ein Paradox gekennzeichnet: Einerseits ist es für das Sub-
jekt immer jetzt,1 andererseits ist es endlich, vergänglich, vom
Beginn seines Lebens dem Tode geweiht. Das scheinbar Immer-
währende und das Flüchtige vereinen sich im Subjekt. Dieses Pa-
radox verdient eine nähere Untersuchung. Zunächst stellt sich
die Frage, wie es kommt, dass das Ich stets im Jetzt ist, dass es
auch am folgenden Tag oder viel später im Jetzt sein wird. Das
Jetzt ist der Nullpunkt des Seins des Subjekts, der Ausgangs-
punkt für das Spätere, auch das Frühere.

Dieses Jetzt-Ich des Ichs führt zu bedeutsamen Konsequenzen,
vorweg zur Illusion der Unsterblichkeit, die auch durch das Wis-
sen um die Sterblichkeit nicht verschwindet – Ausdruck der Ge-
spaltenheit. Die Räumlichkeit, die sich im »immer da« manifes-
tiert, hat weniger bedeutsame Konsequenzen zur Folge, es heißt
nicht, wie es die Symmetrie zur Zeitlichkeit erwarten ließe, »ich
bin überall«, oder »ich bin der Raum«, sondern »ich bin stets
da«. Daraus resultiert zwar auch eine Illusion, nämlich die An-
wesenheit der Welt, korrelativ zum Ich. Da sich das Ich als stets
in einem Raum befindlich weiß, der zur Welt gehört, wähnt es,
dass es und die Welt Korrelate sind, noch deutlicher: dass die
Welt gleich alt ist wie es selbst. Daraus folgt die vielleicht überra-
schende Erkenntnis, dass auch die Exploration der Räumlichkeit
des Ichs zur Zeitlichkeit führt – aus dem Miteinander im Raum

15



resultiert eine Gleichzeitigkeit und damit eine Gleichaltrigkeit.
Wir stoßen hier auf eine merkwürdige Logik, die Logik des Ima-
ginären genannt werden könnte. Es gibt sie auch in der Zeitlich-
keit, denn die Annahme, das Ich sei die Zeit, was ist das anderes
als eine Logik des Imaginären? Sie wird von der Logik des Sym-
bolischen korrigiert, die darauf besteht, dass das Ich vergänglich
ist.

Kehren wir zum zeitlichen Ich zurück. Seine Einbildungen sind
noch längst nicht umfassend dargestellt: Das Ich wähnt sich
nicht nur unsterblich, sondern es glaubt auch, so alt wie die Welt
zu sein. Es kann sich in die Geschichte vertiefen, nicht nur in sei-
ne eigene, sondern auch in die der Menschheit, ja sogar in die
der Erde, des Universums, stets holt es durch die Sprache, durch
die Signifikanten das Vergangene in die Gegenwärtigkeit seines
Daseins zurück, so dass es so weit gehen kann, die Geschichte
von was auch immer auf das eigene Ich zu beziehen, wohl wis-
send, dass es eine objektive Geschichte gibt! Aber da es zu ihr nur
über sein Ich als Nullpunkt Zugang hat, wird es von dieser Illusi-
on der Gleichzeitigkeit begleitet. Augustinus wusste von diesen
Zusammenhängen, weshalb er sagte, es gebe in der Sprache kei-
ne Vergangenheit.2

Wir sind damit auf einen Begriff gestoßen, der ebenso an Ge-
heimnisse angrenzt wie derjenige der Deixis: das Sagen, das
Sprechen, französisch l’énonciation. Er unterscheidet sich von
der Aussage, französisch l’énoncé, auf die gewöhnlich mehr ge-
achtet wird als auf den Vorgang des Sprechens. Lacan sagt des-
halb: »Qu’on dise reste oublié derrière ce qu’on dit dans ce qui
s’entend.«3 (»Dass man spricht, bleibt hinter dem vergessen,
was gesagt wird in dem, was gehört wird.«)

Während der énoncé den Inhalt des Sprechens fokussiert, gilt
die Aufmerksamkeit bei der énonciationdem Formalen, wozu die
Regeln des Sprechens, die Grammatik gehören, aber auch das Af-
fektive, welches die Artikulation mehr oder weniger ausgeprägt
begleitet.

Was die Grammatik betrifft, so überschneiden sich die Gel-
tungsbereiche der Begriffe Deixis und der énonciation. Das
sprachliche Ich ist an Regeln gebunden, wobei die Konjugation
in den indogermanischen Sprachen eine besondere Bedeutsam-
keit erhält, weil das deiktische Ich dadurch in seinen Einbildun-

16



gen bestärkt wird. Spricht es als Ich, so beansprucht es eigene
grammatisch vorgegebene Formen, die den anderen Formen
gegenüberstehen. Es gibt Sprachen wie z. B. das Chinesische
und das Japanische, die keine Konjugationen kennen. Es ist kein
Zufall, dass die Gesellschaften, welche diese Sprachen sprechen,
der Scham eine größere Bedeutung zumessen als die westlichen.

Intersubjektivität
Auch die Intersubjektivität ist durch ein Paradox gekennzeich-
net: Das sprachliche Ich ist keine Substanz, gleichwohl geht es
auf die Barrikaden, wenn es auf das Ich eines Anderen trifft, und
wie! In einer ersten Phase erträgt das Ich kein Anderes Ich, son-
dern setzt das eigene als absolut, ja, es ist von der Überzeugung
geleitet, es könne über Andere verfügen. Anders gesagt: Es be-
müht sich, die Anderen auf andere zu reduzieren, auf Objek-
te, die ihm willfährig sind. Dieses Streben nach Macht ist für
sich allein schon ein Problem, weil ja die Macht eine tyrannische
ist, die ihre Legitimation bloß aus dem Anspruch des eigenen,
sich absolut setzenden Ichs bezieht. Das Problem verschärft sich
zwangsläufig, wenn das Ich eines Anderen sich diese Reduzie-
rung auf ein Objekt nicht gefallen lässt, sondern seinerseits ein
Machtstreben geltend macht, so dass nun jeder im Anderen das
bekämpft, was er selbst anstrebt. »Jeder geht auf den Tod des
Anderen«, lautet Hegels Verdikt dazu.4

Der Ausgang daraus ist auf drei Arten möglich: durch Mord,
durch Unterwerfung, durch ein Nebeneinander, das durch Ver-
zicht auf Absolutheitsansprüche erreichbar ist. Die erste Mög-
lichkeit verheißt zunächst einen Triumph des Stärkeren. Wenn
es für ihn jedoch keinen Anderen mehr gibt, so erlöscht auch sei-
ne eigene Andersheit, denn diese gibt es nur in Relation zu An-
deren. Auch die Andersheit ist – wie das Ich – keine Substanz,
sondern eine Relation, die sich definitionsgemäß jeder Fixierung
entzieht. Das nach unumschränkter Macht strebende Ich erfährt
aus dieser Antizipation des Mordes nicht nur, dass ein Triumph
die Konsequenz des Alleinseins hätte, sondern auch, dass es nur
als Relation zu Anderen besteht.

Das führt zur Einsicht in die Notwendigkeit des geteilten
Seins. Die Andersheit kann nur in Relation zu Anderen bestehen.
Es ist eine Erkenntnis, die nicht angeboren ist, sondern erst aus

17



der Konfrontation des Einen mit dem Anderen erwächst. Was
ist es, was diese Konflikte antreibt? Sind es Instinkte, triebhafte
Konstellationen? Wir erhalten eine Antwort, wenn wir zurück-
blicken auf die Genese des Ichs. Seine Erlangung erschien uns
zugleich als Gewinn und als Verlust: Der Entdeckung des Un-
sichtbaren, der Wörter und ihrer Macht, des Ichs als Instanz,
die Mittelpunkt einer »Welt« ist, steht der Verlust der Unmit-
telbarkeit gegenüber, ein Hinausgeworfensein in eine Ungebor-
genheit, so dass das Begehren entsteht, wieder ganz, eins, unge-
teilt zu sein. Es mag merkwürdig klingen, wenn man sagt, das
Streben nach dem vollen Sein sei die Ursache für die absoluten
Machtansprüche des deiktischen Ichs.

Es ist das Wissen um die objektiven Zusammenhänge, in die
das deiktische Ich nolens volens eingebettet ist, das schwierig
zu akzeptieren ist. Einer oder Eine unter Vielen zu sein, eigene
Machtansprüche teilen zu müssen, sich mit Interessen Anderer
auseinandersetzen zu müssen, all das führt zur Versuchung, das
Wissen zu ignorieren, die Bedeutungslosigkeit des eigenen Le-
bens angesichts der vielen Menschen auf der Erde und der un-
endlichen Weite des Kosmos zu verleugnen und Halt und Ori-
entierung in der eigenen »Welt« zu suchen. Sofern sie nicht
genügend Befriedigung verschafft, werden Phantasmen, Ideale
und Idole geschaffen, welche diese Gedanken eigener Nichtig-
keit vertreiben sollen.

Es wäre verwunderlich, wenn diese Gegensätze in der Didak-
tik keine Rolle spielten. Viele Fragen stellen sich: Soll die Didak-
tik so weit wie möglich diese Hybris des Deiktischen bekämp-
fen oder ignorieren? Wie soll sie sich zu diesem offensichtlichen
Gegensatz zwischen Deixis und Wissenschaft verhalten? Gibt es
Möglichkeiten, ihn zu überwinden? Wenn das Sprechen und die
Deixis zusammengehören, was heißt das für den Zugang zum
wissenschaftlichen Denken?

Ist die Deixis ihrem Wesen nach kindlich?
Von der Antwort auf diese Frage hängt ab, ob die Deixis geeig-
net ist, sie als tragendes Konzept zu verwenden, um die singu-
lären Dimensionen der Subjektivität erfahrbar zu machen. Zwar
beginnt die Deixis, sich in der Kindheit zu manifestieren, näm-
lich dann, wenn es dem Kinde gelingt, sich nicht mehr in der 3.

18



Person bzw. mit seinem Eigennamen zu artikulieren. Bekannt-
lich ist der Mutter-Kind-Interaktion anfänglich inhärent, dass
in der dritten Person gesprochen wird, sowohl was die Anru-
fung des Kindes durch die Mutter als auch diejenige der Mut-
ter durch das Kind wie auch dessen Eigenbenennung betrifft.
Besonders eindrücklich zeigt sich das vor dem Spiegel, wenn
die Mutter, die das Kind auf dem Arm trägt, auf das Spiegelbild
zeigt und sagt: »Schau, das ist X!« Das geschieht, ohne dass dies
von Müttern gelernt wird! Dieser Sachverhalt weist darauf hin,
dass das objektive System, also die feste Zuordnung von Wort
und Ding, der Deixis vorausgeht und deshalb, zumindest wäh-
rend einer Phase, kindlicher ist. Das Ich-Sagen markiert demge-
genüber einen Fortschritt, indem es das Du und darüber hinaus
nach und nach das ganze Bezugsnetz des Deiktischen mitkon-
stituiert, dem auch der Vorrang des Unsichtbaren inhärent ist.

Die beiden Systeme sind nicht nur gegensätzlich, sondern auf-
einander angewiesen, um zu funktionieren: So macht das Sub-
jektive des Deiktischen, sei es als Orts-, Zeit- oder Personen-
deixis, immer wieder eine Objektivierung erforderlich, wodurch
die räumlichen Koordinaten wie auch die uhrzeitlichen Bestim-
mungen den deiktischen Ausdrücken, die nur von den daran Be-
teiligten verstanden werden, eine Bestimmung geben, die für al-
le verständlich ist. Um ein einfaches Beispiel anzuführen: Wenn
jemand auf die Frage nach dem Ziel seines Wegs mit »nach Hau-
se« antwortet, so ist diese Aussage nur für diejenigen verständ-
lich, die wissen, wo dessen Haus steht, nennt er dagegen die
Wohnadresse, so ist diese für alle auffindbar. Umgekehrt stecken
in jeder objektiven Aussage auf mehr oder weniger verborgene
Weise deiktische Momente. Zum einen betreffen sie die Benen-
nung, die ihren Ausgangspunkt im Spiegelstadium nimmt und
dazu führt, dass die Wahrnehmung des eigenen Körpers eine Art
von Matrix für spätere Wahrnehmungen bildet, man kann da-
bei von Anthropomorphismus sprechen. Man denke dabei an die
Augen, an das Gesicht, an Körperteile wie Stirne, Hand, Finger,
Füße u. a. m., die in Benennungen der Realität auftauchen. Selbst
wenn in wissenschaftlichen Diskursen versucht wird, solche An-
thropomorphismen zu überwinden, wird eine Aussage gespro-
chen, es fließen damit singuläre Momente in die wissenschaft-
lich fundierten Aussagen ein.

19



Damit tritt die Stimme auf den Plan, die Stimme als vielleicht
typischster Ausdruck des Ichs. Es ist evident, dass die Wissen-
schaft die Stimme auf den Überbringer des Wissens, des Objek-
tiven reduziert und die Schrift favorisiert, die ebenfalls nicht als
subjektiver Akt betrachtet wird, sondern als unpersönliche Wie-
dergabe eines Sachverhalts, bei der das zeitliche Moment so weit
wie möglich weggelassen wird – die wissenschaftliche Aussage
beansprucht nicht nur allgemeine Geltung, sondern tendenziell
auch überzeitliche Gültigkeit. All das zeigt sich in bildgebenden
Präsentationen, in denen die Stimme so weit wie möglich das
wiedergibt, was schriftlich festgehalten worden ist.

Die im wissenschaftlichen Diskurs angepeilte Objektivierung
hat ihren Preis: Die Lebendigkeit, auch Unberechenbarkeit, Un-
vorhersehbarkeit geht verloren, das Reale jedes Subjekts, seine
Spontaneität hat darin keinen Platz. Auch wenn die Deixis einen
Bezug zum Kindlichen hat, gehört sie unabdingbar zum Leben,
mit all ihren Seiten des Singulären, des Affektiven, der Stimmun-
gen, Vorstellungen, auch des notwendig damit verknüpften Illu-
sionären, von dem auch – freilich auf andere Art – die Objektivie-
rung des Ichs betroffen ist.

Unter Wissenschaftlern mag zwar die Überwindung der Dei-
xis erstrebenswert sein, weil damit die als störend empfundenen
Rivalitäten und Machtansprüche entfallen würden. Das gelingt
jedoch nicht, es kann nicht gelingen, denn die Ansprüche von
Anderen lassen sich nicht ausschalten. Zuerst eine Entdeckung
gemacht haben zu wollen, ist ebenso ein Kriterium der Rivali-
tät wie das Platzieren eines Beitrags in einer renommierten Zeit-
schrift. Rivalitäten machen selbst unter Übersetzern nicht Halt,
wenn es darum geht, wer den treffendsten Ausdruck gefunden
hat.

Für die Fachdidaktik der Naturwissenschaften wird man sa-
gen, dass das deiktische System nicht von Bedeutung ist. Auch
Geisteswissenschaften können der Objektivität, dem Erwerb
von Wissen, verpflichtet sein. Aber da das deiktische System eine
strukturale Gegebenheit, eine Folge der vom Anderen kommen-
den Signifikanten ist, welche das Subjekt repräsentieren, um den
Preis eines Verlusts, einer Leerstelle, die Einfallstor und Aus-
gangspunkt von Phantasmen ist, kann eine Didaktik, die ihren

20



Namen verdient, nicht daran vorbeigehen – aber wie? Es gibt
keine Fächer dafür, keine Zuordnung zu einer Fachdidaktik.

Zwei Maßnahmen zugunsten der Deixis
Quoi-de-neuf?
Das Quoi-de-neuf ist von der »pédagogie institutionelle« in
Frankreich entwickelt worden. Es ist untrennbar mit dem Na-
men Francis Imbert verbunden, wobei auch andere Pädagogen
an der Entstehung mitgeholfen haben.5 Es sieht vor, dass in
gewissen Abständen die Lernenden in dem Verband, dem sie
angehören, sich für reine bestimmte Zeit versammeln. Die Leh-
renden sorgen nur für das Zustandekommen dieser Versamm-
lungen, greifen jedoch nicht in das inhaltliche Geschehen ein.
Die Teilnehmer des Quoi-de-neuf erhalten die Möglichkeit, vor
den Mitschülerinnen und Mitschülern zu sagen, was ihnen nicht
passt, worunter sie leiden. Es geht dabei nicht nur um die énon-
cés, sondern auch um das Sprechen, die énonciation, die etwas
vom Unbewussten artikuliert, das danach verlangt, gehört zu
werden.

Als ich an einer Tagung an der Universität Hamburg daran teil-
nahm, wurde das Quoi-de-neuf mit einem Film illustriert, der
auf William Goldings Roman Herr der Fliegen basiert. Darin wird
die Geschichte einer Schulklasse von Jungen erzählt, deren Flug-
zeug anlässlich einer Reise auf eine tropische Insel abstürzt, wo-
bei alle Erwachsenen umkommen. Die Jungen vereinbaren, sich
für die Lösung von Problemen zu versammeln und dabei be-
stimmte Regeln zu befolgen. Wer spricht, soll eine Muschel in
den Händen halten, die er an den Nächsten weitergibt, der spre-
chen will. Zu Beginn dieser Vereinbarungen geht alles gut, weil
sich jeder an die Regeln hält. Doch dann brechen Machtkämp-
fe aus, genährt von Neid, körperlichen Unterschieden hinsicht-
lich Stärke und Mut, so dass eine Zweiteilung entsteht, in der die
Missachtung der anfänglichen Vereinbarung überhandnimmt.
Es kommt zu Unglücksfällen, dann zu Morden, und schließlich
führt dieser Krieg dazu, dass die Insel zu brennen beginnt und
damit die eigene Lebensgrundlage zerstört wird. Im letzten Mo-
ment kommt Rettung: Durch die brennende Insel wurde ein vor-
beifahrendes Schiff alarmiert, so dass die totale Zerstörung und

21



der Mord am Protagonisten, der sich für die Einhaltung der de-
mokratischen Regeln eingesetzt hatte, vermieden werden kann.

Diese packende Geschichte, die den Zustand der Menschheit
darstellt, zeigt, was geschieht, wenn Gesetze gebrochen, Ver-
einbarungen nicht eingehalten werden. Es geht letztlich darum,
dass die Beteiligten ihre Konflikte nicht gewaltsam austragen,
sondern sich mitteilen und so gegenseitig zu erkennen geben,
worunter sie leiden. Die Rolle der Lehrenden besteht darin, zu
verhindern, dass das Sprechen aufgegeben wird.

Imbert hat in eindrücklichen Falldarstellungen dargestellt,
wie fruchtbar das Quoi-de-neuf gerade auch für schwierige
Schülerinnen und Schüler, für Außenseiterinnen und Außensei-
ter, für Verstoßene und Verwahrloste sein kann. Im Unterschied
zu Goldings Roman garantieren Erwachsene, dass die Konflikte
nicht in gewaltsame Aktionen ausarten.

Balint-Gruppen
Es gibt eine andere Maßnahme, die geeignet ist, Konflikte zu
erkennen und zu lösen, sie ist mit einem Namen verknüpft:
Michael Balint. Er ist es, der die sogenannte Balint-Gruppe er-
funden hat. Ist das Quoi-de-neuf vor allem eine Vorrichtung für
die Lernenden, so sind die Balint-Gruppen für Lehrende ge-
dacht. Sie können dabei einem Analytiker, einer Analytikerin ei-
ne leitende Funktion übertragen, doch ist das nicht unbedingt
notwendig, es kann auch ein erfahrener Kollege, eine erfahrene
Kollegin sein, die um die Einhaltung der Regeln des mündlichen
Austauschs besorgt sind.

Das Konzept der Balint-Gruppe wurde vom ungarischen Psy-
choanalytiker Michael Balint für Angehörige von Berufsgruppen
initiiert, die mit schwierigen Menschen zu tun haben, aber nicht
explizit therapeutisch arbeiten. Sie bietet nicht nur Ärzten und
Ärztinnen, sondern auch Lehrenden die Möglichkeit, sich regel-
mäßig zu treffen, um »Problemfälle« aus der schulischen Pra-
xis vorzustellen. Ziel der Balint-Gruppe ist die Analyse und Ver-
besserung des Arzt-Patienten-Verhältnisses, auf dem pädagogi-
schen Feld des Lehrer-Schüler-Verhältnisses.

Die Gruppen bestehen aus 5–20 Personen, wobei eine Person
die Leitung übernimmt, d. h. darauf achtet, dass alle, die dies
wünschen, zu Wort kommen und gehört werden. Jemand aus

22



dem Teilnehmerkreis berichtet von den Problemen, die seiner
Ansicht nach mit einer ihm anvertrauten Person zu tun haben.
Die anderen Teilnehmer und Teilnehmerinnen hören zu, bil-
den sich eine Meinung, fragen nach, so dass nicht nur tatsäch-
liche Vorkommnisse und Verhaltensweisen zur Sprache kom-
men, sondern auch Phantasien, Vermutungen, Ängste, Aggres-
sionen u. a. m. Die zunächst Zuhörenden versuchen, sich eine
Vorstellung zu machen, was die Hintergründe und bisher unge-
sagten Voraussetzungen der dargestellten Konflikte sind, wobei
ihre Bereitschaft, etwas zur Analyse der Probleme beizutragen,
wiederum mit der eigenen Geschichte zu tun hat – dies bleibt
jedoch außerhalb dessen, was analysiert wird, denn der Fokus
gilt dem dargestellten Problem.

Die Balint-Gruppe ist somit keine Selbsterfahrung, obwohl
das Feld der Wahrnehmung durch das Geschehen in der Grup-
pe erweitert wird. Diese Erweiterung betrifft zunächst die er-
zählende Person, jedoch auch diejenigen, die ihre Ideen, Phan-
tasien, Erfahrungen zur Aufdeckung von Hintergründen beitra-
gen. Die Fruchtbarkeit dieses Geschehens in der Gruppe wird
sich dadurch erweisen, dass die Beziehung zu derjenigen Person,
die im Fokus stand, weil sie vermeintlich Probleme verursachte,
verbessert, entspannt wird. Auch wird der oder die Erzählende
merken, wieviel eigene Probleme auf den anderen projiziert wor-
den sind, ohne dass diese Zusammenhänge explizit thematisiert
werden.

Balint-Gruppen sind zudem geeignet, eine gewisse Solidari-
tät unter den Teilnehmenden zu stiften. Wer von Problemen in
der Praxis, im Schulalltag erzählt, exponiert sich, riskiert, sich
schämen zu müssen, wenn ein abgewehrter Trieb, sei er sexu-
ell oder aggressiv, zum Vorschein kommt. Da niemand davon
verschont bleibt und das soziale Feld stets damit verknüpft ist,
entsteht unter den Teilnehmenden eine Rücksicht, die einerseits
Bloßstellungen und damit Kränkungen vermeidet, andererseits
aber weit über ein Schema hinausführt, das sich mit der Unter-
scheidung von richtigem und falschem Verhalten begnügt. Die
Balint-Gruppe ist somit ein Ort, wo sich das Deiktische mani-
festiert und eingegrenzt wird durch die verbale Artikulation und
ein Minimum an Objektivierung, die von der Gruppe erarbeitet
wird und die das Gewicht der dargestellten Probleme verringert.

23



1. Vgl. dazu Georg Wilhelm Friedrich
Hegel, Phänomenologie des Geistes,
Frankfurt/M. 1970, Suhrkamp, 84–
86 und 89–90.

2. Vgl. dazu Aurelius Augustinus, Be-
kenntnisse, 11. Buch, 14. Kapitel, Wies-
baden 1958, VMA, 287.

3. Jacques Lacan, L’étourdit, in ders.,
Autres Écrits, Paris 2001, Seuil, 449–
495: 449.

4. Hegel,Phänomenologie, 149. Vgl. Peter
Widmer, »Jeder geht auf den Tod des
Anderen«. Ein Kurs mit Materialien,
Würzburg 2022, Königshausen &
Neumann.

5. Vgl. dazu Francis Imbert, Un itinérai-
re en pédagogie institutionnelle, Paris
2018, Les éditions du champ social,
und ders., L’inconscient dans la classe,
Paris 1996, ESF.

24



Schulabbrecher im Zweischritt

Jean-Marie Weber
In diesem kurzen Text über Schulabbrecher kann es nicht dar-
um gehen, die vielen psychischen und sozialen Faktoren anzu-
sprechen, die eine Rolle im Prozess von der Schulentfremdung
bis zum Schulabbruch spielen und sich dabei gegenseitig beein-
flussen und hochschaukeln.

Aufgrund zahlreicher Gespräche mit Jugendlichen über ihre
Schwierigkeiten in und mit der Schule war ich erstaunt, dass vie-
le sich in einem Wiederholungszwang von Selbstsabotage be-
finden. Freud und Lacan sprechen diesbezüglich vom Todes-
trieb, der schweigend und nicht immer leicht sichtbar das Leben
prägt. Wie zeigt sich dies bei Schulabbrechern?

Wiederholungszwang und Selbstsabotage
Wie alle »Sprachwesen« befinden sich die Jugendlichen in
einem »Zweischritt«1 von Begehren und Wiederholung. Es
gibt das Begehren zu leben, Beziehungen zu knüpfen, und der
Wunsch, sich Wissen anzueignen. Aber es gibt auch Resistenzen
zu leben, den Drang, sich im Kreis, um sich selbst zu drehen, sich
zurückzuziehen, sowie die Leidenschaft der Ignoranz.2

So bin ich einem Schüler begegnet, der siebenmal die Schule
gewechselt hat. Dabei hoffte er anfangs, einen guten Neustart
hinzubekommen. Als er endlich die Aufnahmeprüfung für eine
staatliche Ausbildung geschafft hatte, kam er am Tag vor sei-
nem Diensteintritt in eine Polizeikontrolle und durfte wegen sei-
nes exzessiven Alkoholkonsums nicht mit der Ausbildung begin-
nen. Einem anderen nützte das Zuverfügungstellen eines Appar-
tements, das ihm mehr Freiheit gewähren sollte, nichts mehr, da

25

 



er von der Polizei beim »Dealen« erwischt wurde, von der Inter-
natsschule flog und somit die Kleinstadt verlassen musste.

Dies sind keine Einzelfälle, wo Jugendliche durch eine »pas-
sage à l’acte« ihre Zukunftsaussichten boykottieren. Weniger
spektakulär, aber nichtsdestotrotz sabotieren sich manche Ju-
gendliche, wenn sie sich endlich einmal fest vornehmen, den
Stoff für die Prüfung zu lernen, und dann den Abend und die
Nacht doch wiederum mit Videospielen verbringen. Sie schlafen
im Kurs ein, bekommen schlechte Noten, oder sie bleiben dem
Unterricht während längerer Zeit fern. Dabei schließen sie sich
langsam selbst von der Klasse aus.

Dieser Wiederholungszwang ist im Übrigen auch in den Ge-
sprächen oder der Kur mit Schulabbrechern erkennbar. Diesel-
ben Signifikanten oder Argumentationsketten wiederholen sich.

Natürlich vermitteln Videospiele, Schulschwänzen, Alkohol-
konsum oder das Dealen einen hohen Lustanteil. Trotz, aber
auch gerade wegen der Gefahren, welchen die Jugendlichen sich
dabei aussetzen, vermittelt dieses Agieren einen eigenartigen
Mehrwert an Lust oder »Mehrwert an Genuss«, wie es Lacan im
Gefolge Freuds herausgearbeitet hat. Es ist beispielsweise nicht
einfach der Spaß am Videospiel, der zählt. Dieser »Mehrwert an
Genuss« entwickelt sich gerade durch die schlechten Noten, das
Gemecker des Lehrers, den Verlust, das Verfehlen von Standards
oder den Rausschmiss aus dem Lyzeum. Dies treibt an zur Wie-
derholung der selbstsabotierenden Taten.3

So wiederholen manche Jugendliche einen Misserfolg nach
dem anderen. Schmerzhaft genießen sie es, immer in Konflikt
zu geraten und von zuhause zu verschwinden, Drogen zu kon-
sumieren, »Mitmenschen das Fürchten zu lehren«. Ein speziel-
ler »schmerzhafter« Genuss ist es, Eltern wie Lehrer als sprach-
los und hilflos zu erleben. Immer wieder scheint es, als würden
es die Protagonisten bei allem Ärger und aller Enttäuschung ge-
nießen, wiederum vor einer Leere zu stehen, in ein Loch zu fal-
len, ja einen »Miss-erfolg« zu haben und als »Nichts« zu gelten.
Bei all diesen Phänomenen spielt also das Erleben des Verlus-
tes, das Genießen einer Einbuße, von Zerstörung oder von Man-
gel, das Stehen vor dem Abgrund eine zentrale Rolle. Der Todes-
trieb ist der Name, den Freud diesem Loch gibt, »aus dem alles
Elend der Welt hervorgeht«.4 Beim Todestrieb denken wir an

26



den »Selbsthass«,5 den Hass des Seins, des Anderen in seinem
Anderssein, »alles, was im Leben den Tod vorziehen kann«.6

Aus dem Tod als unausweichlicher »Grenzsituation« (Jaspers)
macht der Mensch einen »Trieb«, , sagt Lacan.7 Diese jungen
Menschen versuchen, einen Moment des Scheiterns, eine ver-
passte Begegnung mit dem Verlust des Dings, dem Nichts wie-
derzubeleben. Sie wiederholen ein Scheitern nach dem anderen
und stoßen auf das Reale als das Unmögliche. Dabei entwickeln
sie ein Phantasma, mit dem sie hartnäckig versuchen, das Reale
zu verkleinern, die Lücke zu nähen,8 den Verlust auszugleichen.

Wie erklärt sich diese Art von Masochismus, vom Spaß an der
Selbstblockade oder Sabotage der Subjektivation? Es ist die fehl-
geschlagene Trennung vom ersten Anderen, vom Ding, von der
Mutter, die nochmals durchlebt werden muss. Die Trennung
konnte nicht genügend symbolisiert und eingeschrieben wer-
den und muss somit immer genießerisch wiederholt werden.9

Der Todestrieb arbeitet bekanntlich leise. Das Nichts-tun, der
Absentismus, das Umherirren, das Ausschließen und das Aus-
geschlossenwerden ziehen die Jugendlichen immer wieder an.
Sie betrachten sich selbst als »Nichts-Nutze« und denken, dass
sie auch für ihre Kollegen und die Lehrer als »ein Nichts« gelten.
Gefangen in einem Szenario von Präsenz und Absenz, von Provo-
kation und Rückzug, gleiten sie in eine Spirale von permanenter
Selbstsabotage. Der Todestrieb lässt sie um ein Vakuum kreisen,
dass sie immer stärker aufsaugt.

Das Phantasma im Hintergrund
Wie »Untote« reagieren diese Jugendlichen auf das »Zuviel«
von Druck des Lebens,10 ohne sich durch einen Schnitt abgren-
zen zu können und ihrem Leben eine Richtung zu geben.

Bei vielen Jugendlichen, mit denen ich im Gespräch war und
noch bin, lässt sich das Genießen durch Verlust paradoxerwei-
se als ein Verlangen nach der Integration von Negativität, von
Distanz und Trennung deuten – etwa, wenn ein Jugendlicher
schon als Zwölfjähriger von zuhause ausreißt. Er erzählt, wie er
sich in einem Verhältnis der Rivalität mit dem überaus stren-
gen Vater fühlte, wobei die Mutter eine ambivalente Position
einnahm und immer wieder Verständnis für seine diversen pas-
sages à l’acte zeigte. Somit inszenierte er sowohl zuhause wie

27



in der Schule ein reales »Fort-Da«-Spiel. Phantasmatisch lebte
er in der Überzeugung, dass das Verständnis und die Bindung
der Mutter zu ihm, auch gegen den Willen Vaters, intakt blei-
ben würden. Gleich, was er auch an strafbaren Handlungen voll-
zog, er blieb in seinem Glauben, der geliebte Sohn, der Phallus
der Mutter zu sein. In dieser Familie, wo kaum gesprochen wur-
de, entwickelte sich wohl bei diesem Heranwachsenden gerade
auch Angst vor seinen inzestuösen Wünschen. Durch Hass und
Ausagieren gab er ihr Ausdruck.

Ein anderer Schüler berichtet, wie wohl er sich in seiner Fa-
milie fühlt. Die Einheit in der Sippe und die starken Bindungen
untereinander waren von großer Bedeutung für ihn. Diese Fami-
lie einmal zu verlassen, galt für ihn als unmöglich. In der Schu-
le klappte es im Gegensatz zu seinen Geschwistern nicht. Für
die Mutter war er eben der Sohn, der es nicht so weit schaff-
te. Auch nicht so schlimm! Das Organisatorische seines Lebens,
z. B. in Bezug zur Schule, überließ er seinem Vater. Seine Mutter
aber sorgte für sein körperliches Wohl, was allerdings u. a. zu ge-
fährlichem Übergewicht führte. Dass seine Eltern sich so um ihn
kümmerten, wobei er nichts richtig hinkriegte, führte bei ihm zu
Schuldgefühlen. Dies dauerte so lange an, bis er wegen gesund-
heitlicher Probleme einen Arzt aufsuchen musste. Die Angst vor
dem Tod brachte ihn real und symbolisch zur Umkehr. Schmerz-
haft für die Mutter, kochte er jetzt selbst seine Mahlzeiten. Er
übernahm die Verantwortung für seinen Körper und verlor stark
an Gewicht. Gleichaltrige Frauen begannen sich für ihn zu inter-
essieren und er sich für sie. Die Trennung war vollzogen. Auch
für sein Studium übernahm er jetzt Verantwortung.

Die Verbatim der beiden Jugendlichen sind Zeugen von Phan-
tasmen. Es sind Varianten des ödipalen Fundamentalphantas-
mas. Lacan vergleicht das Phantasma »mit dem eingefrorenen
Bild auf einer Kinoleinwand. Gerade so wie der Film an einer be-
stimmten Stelle angehalten werden kann, um den Anblick einer
folgenden traumatischen Szene zu vermeiden, so ist der Schau-
platz der Fantasie eine Abwehr, welche die Kastration verschlei-
ern soll.«11

Auch bei anderen Jugendlichen zeigt sich, wie schwierig es
ist, Trennungsprozesse zu vollziehen bzw. die symbolische Kas-
tration zu akzeptieren. Die Schulentfremdung ist sozusagen die

28



Konsequenz von Alienationen, getragen von entfremdenden in-
zestuösen Phantasmen, aus denen ein Jugendlicher nicht her-
ausfindet. Aber auch traumatische Brüche, Trennungen, Schei-
dungsprozesse, welche die Jugendlichen zuhause wie in der
Schule erlebten und die sie nicht symbolisieren konnten, sind
phantasmatisch fixiert.

Der Bezug zum Wissen
Für Lacan gilt der Bezug zum Wissen als wertvolle Mediation das
Subjekt zu situieren.12 »Darf ich neugierig sein«, »bin ich ein bö-
ses Mädchen, wenn ich nachfrage, wie die kleinen Fischchen in
die Höhle kommen«, waren schon früh die Frage einer späteren
Schulabbrecherin. Begehren zu wissen und das Verbot zu wis-
sen artikulierten sich bei ihr auf einem Möbiusband, wobei die
Positionierungen sich zeitweise im Hintergrund oder im Vorder-
grund befanden. So sprach sie davon, dass sie gerne lernte und
nachdachte, um ihre Depressionen zu vergessen, und dass in an-
deren Momenten ihr Grübeln das Denken und Studieren behin-
derte.

Fixiert in einem Phantasma, muss ein bestimmtes Wissen
über sich selbst verborgen bleiben. Lacan sprach diesbezüglich
von der »Leidenschaft des Nicht-Wissens«.13 Der Jugendliche
will sich nicht bewusst werden, was ihn dazu bringt, seinen Bil-
dungsweg zu sabotieren. Solches nicht bewusste Wissen wird
abgelehnt werden, weil es ihn zum Beispiel auffordern könnte,
sein narzisstisches Selbstbild, etwa seinen Drang nach absolu-
ter Perfektion, zu hinterfragen.

In das Wissen kann zuweilen viel investiert werden , um den
strukturellen Mangel, das Nicht-Wissen-Wollen, die Wahrheit
zu verdrängen. Diese Investition kann andererseits auch wieder
abgezogen werden, weil man keinen Sinn mehr darin sieht. Zu-
weilen auch, wenn man nicht (mehr) mit Negativität, Mangel
oder Frustration umzugehen weiß. So entscheidet sich ein Ju-
gendlicher nach dem Tod seines hochgeschätzten Helden, seines
geliebten Vaters,nichtmehr zu denken. Das Leben hat keinen Sinn
mehr: Gott ist ungerecht. Diese Entscheidung zeigte sich dann
relativ schnell als Symptom in seinen Mathearbeiten. Er wieder-
holte zwar immer wieder dieselben Übungen, aber zum Denken
und Reflektieren sollte es nicht kommen.

29



Wissen kann eben grauenhaft sein, weil es uns auf die Spur
von unbewusstem Wissen bringt, von beunruhigender Fremd-
heit unserer selbst. Lacan spricht sogar vom Horror, der uns zum
Wissen führt.14 Ja, das unbewusste Wissen kann erschüttern,
Ängste produzieren.

So kann ein Schüler aus diversen Gründen gerade Literatur als
ihm nicht angemessenes Studium zurückweisen: »Literatur ist
subjektive Scheiße. Das ist was für Mädchen«, behauptet er. Für
ihn zählen nur mathematische Fächer: »0 oder 1«, also die bi-
näre Logik: Das ist das Wissen, das zählt. Dazu passte seine da-
malige Lebenseinstellung. Sich selbst und seine Lehrer misst er
nur nach dem Kriterium »Alles oder Nichts«. Auch sein Interesse
für eine Materie musste total sein. »Wenn ich alles erreicht habe,
falle ich in die Interesselosigkeit«, ins Nichts, sagte er. Das Phan-
tasma des Alles oder Nichts leitete ihn so lange Zeit, bis er Span-
nungen, Interpretationen annehmen und subjektivieren konnte.

Die Schulphobie
So mancher Schulabbrecher spricht von Ängsten oder Phobien.
Freud hat die Angst als Konsequenz der Verdrängung und spä-
ter die Verdrängung als Konsequenz der Angst definiert. Er hat
aber auch eine ursprüngliche Angst ausgemacht, welche für ihn
als Modell aller späteren Entwicklungen gilt. Sie basiert auf der
absoluten Einsamkeit, welche das Kind bei der Geburt oder der
Trennung von der Mutter erlebte.

Die enorme Reizsteigerung durch die Unterbrechung der
Bluterneuerung (der inneren Atmung) war damals die
Ursache des Angsterlebnisses, die erste Angst also eine
toxische. Der Name Angst – angustiae, Enge – betont den
Charakter der Beengung im Atmen, die damals als Fol-
ge der realen Situation vorhanden war und heute im Af-
fekt fast regelmäßig wiederhergestellt wird. Wir werden
es auch als beziehungsreich erkennen, daß jener erste
Angstzustand aus der Trennung von der Mutter hervor-
ging.15

Unfähig, mit der Angst vor der Kluft, der Leere und Trennung
umzugehen, transformieren wir die Angst in Phobien. Wir su-
chen nach Objekten wie Hunden, Spinnen, Pferden, Tunnels,

30



welche die Angst in ein vermeintliches Wissen übersetzen. Da-
bei bleibt das nicht gewusste Wissen um die Angst verdrängt.

Auch der öffentliche Transport, der Blick eines Lehrers oder ein
bestimmtes Fach können Ängste fördern. Als Symptome können
sie für die schmerzhafte Distanz oder die verschlingende Nä-
he des Anderen, etwa der Mutter, stehen. Gleichzeitig können
sie für das Fehlen eines Dritten stehen, der Symbolisierung von
Traumatischem. In diesem Fall ist es nicht das Faktum der Ab-
wesenheit der Mutter, die Kluft, der Mangel, welche Angst ma-
chen. Es ist der Mangel an Mangel.16

Der Exzess des Genießens, inklusive des Inzestes oder der In-
trusion durch den Anderen, etwa die Mutter, kann nicht anders
begrenzt werden als durch die Phobie vor einem bestimmten Ob-
jekt. Dies kann beispielsweise die Schulklasse, der Lehrer oder
ein Schulflur sein. Die Phobie funktioniert so als stellvertreten-
de Mahnung, dass die absolute Einheit und Sicherheit oder die
vollständige Satisfaktion unmöglich sind.

Vor allem das Sprechen vor anderen, einem Vorgesetzten, ei-
nem Dozenten, einer Klasse kann als äußerst schwierig erlebt
werden. Es kann Panik und sogar Mutismus bei dem Betreffen-
den auslösen. Wie kann man dies verstehen?

Die Worte, die das Subjekt hört, die Worte, die es ausspricht
oder in sich selbst wahrnimmt, können von ihm als Intrusion, als
verletzend erlebt werden.17 Schnell wird Gefahr gewittert, dass
da jemand die Grenzen überschreitet, was wiederum zu trau-
matischen Verletzungen führen könnte. Dem Gegenüber wird
unterstellt, dass er an dem eigenen Selbstbild rütteln will. Dies
erlebt das Subjekt dann als lebensbedrohlich. Eine solche Dy-
namik mündet allzu oft in einen Teufelskreis von Rückzug und
Gegenangriff. Dies führt zu zahlreichen Konflikten, die das Stu-
dium trotz Intelligenz erschweren oder sogar blockieren. Dies
geschieht, da das Gegenüber nicht als Subjekt wahrgenommen
und akzeptiert werden kann. Es wird eigentlich auf das Ob-
jekt des eigenen Phantasmas reduziert.18 Das imaginäre Ich be-
stimmt, was richtig und falsch ist. Das Sprechen als eine Gabe im
Dialog wird negiert. So bleibtv es beim leidenden Geniessen der
unbewussten Selbstsabotage.

31



Ex nihilo auf die Spur des Begehrens
Indem einzelne Schüler aufhörten, sich als Objekt vom Ande-
ren phantasmatisch zu fixieren, fanden sie ihr Begehren wieder.
Sie konnten sich für ihr singuläres Begehren entscheiden19 und
sich für das Begehren als Metonymie des Mangels öffnen. Da-
bei wussten sie auf einen Teil des Genusses zu verzichten, der
sie entfremdete. Dies ermöglichte es, wieder auf den Geschmack
für das Studium zu kommen und neue Beziehungen zu knüp-
fen. »Jede menschliche Ausbildung hat die Funktion, den Ge-
nuss durch ihr Wesen und nicht durch Zufall zu hemmen«, sagt
Lacan.20

Montaigne bemerkte treffend: »Es ist unsicher, wo der Tod
auf uns wartet, lasst ihn uns überall erwarten. Die Besinnung
auf den Tod ist Besinnung auf die Freiheit.«21 Die Erfahrung der
Sackgasse, zuweilen auch der realen Todesgefahr, also der defi-
nitive Verlust, hat den Jugendlichen manchmal geholfen, Neu-
es zu schaffen: ex nihilo. Hie und da ist es auch die Scham, der
Ekel vor sich selbst, die den Ansporn geben. Die Sublimation des
Triebhaften wird somit für manche angekurbelt. Es geschieht
wie in der berühmten Filmszene des Dinner for one.22 Dem »zu
Tode betrunkenen Kellner« gelingt es plötzlich, nicht mehr un-
aufhörlich über den Teppich zu fallen, sondern mit beiden Füßen
darauf zu springen. Und als er anschließend mit der »Geliebten«
die Treppe hinaufsteigt, fragt er sie: »The same procedure as last
year, Miss Sophie?« Das Begehren nimmt seinen Platz ein!

Zu Veränderungen kam es auch deswegen, da Lehrer oder El-
tern sich anders positionierten. Bei einem der oben erwähnten
Jugendlichen war es nicht nur der nahezu tödliche Autounfall an
sich, der ihn zur Umkehr bewegte, sondern auch die Tatsache,
dass sein Umfeld nicht mehr so ambivalent in den Erwartungen
ihm gegenüber war. Sie besuchten ihn nicht im Krankenhaus
und ließen ihn wissen, dass er allein verantwortlich für sein Le-
ben ist. Diese Enunziation gab den Anstoß, die ihn bereit mach-
te, eine andere Position innerhalb der ödipalen Beziehung mit
den Eltern einzunehmen, d. h., sie bewirkte, dass er sich nicht
mehr mit dem Phallus identifizieren musste, der er in der Fan-
tasie für seine Mutter war. Er war bereit, die Verantwortung für
sein Agieren und seine passages à l’acte zu übernehmen und die
Schuld nicht einfach auf die Eltern zu schieben. Somit kam es

32



zur Subjektivierung des Triebes, »die gerade in diesem Rückzug
besteht, in diesem Sichabsetzen von jenem Ding, das ich selbst
bin; sie ist der Augenblick der Realisierung, dass das Monster da
draußen ich selbst bin.«23

Somit konnte er das Symbolische, Imaginäre und Reale neu
verknüpfen. Seine Punker-Attitüde legte er ab und gab sich ei-
ne asketische Haltung. Seine frühere schreckhafte Aggressivi-
tät konnte er durch andere Diskurse, also auch symbolisch-
imaginär in den Griff bekommen.

Bei einem anderen Studenten sehen wir, wie das Wort »oder«
durch ein »und« ersetzt wurde. Anstatt in seinem »Alles oder
Nichts«-Denken zu verharren, kam es aufgrund äußerst frus-
trierender Erfahrungen zur Entwicklung einer anderen Positi-
on. Es scheint, als ob er die Spannung zwischen dem Begehren
und dem Diskurs des Anderen (z. B. der Schule) und seinem ei-
genen Begehren besser aushalten konnte. So sagte er im Inter-
view: »Da … Es muss doch mit X Jahren … möglich sein, irgend-
wann zu funktionieren, wenigstens während eines kleinen Mo-
ments, im Sinne der Gesellschaft, um das Abitur zu bekommen
und etwas zu machen, was man will, etwas das auch interessant
ist.« Hier wird das frühere »Entweder-Oder« durch ein »Und«
ersetzt. Man kann vermuten, dass hier Gespaltenheit und damit
das bis dahin verworfene Relative akzeptiert wird. Das Streben
nach Totalität wird durch das Artikulieren von Differentem er-
setzt. Damit kam es auch bei diesem Protagonisten zu einer Ver-
schiebung von »pas de choix« (»keine Wahl«) zu einem »Pas
de choix«, einem Schritt der Entscheidung. Für die Subjektwer-
dung dieses Schulabbrechers war dies notwendend. Es kam zum
Loslassen (»décrochage«) von alten binären Mustern.

Bei verschiedenen Jugendlichen kam es zur Subjektivation ih-
res Begehrens, da es jeweils Dritte gab, die ihnen halfen, sich aus
inzestuösen Erwartungen und Beziehungen zu lösen. Ein Schü-
ler musste sich über Jahre hinweg aus der Gemütlichkeit und Si-
cherheit der mütterlichen Fürsorge geistig wie körperlich befrei-
en. Es bedurfte der symbolischen Unterstützung durch den Va-
ter, um den Schnitt gegenüber der Mutter zu vollziehen und die
Verantwortung für das eigene Begehren und Leben zu überneh-
men. Kann man hier von einem Akt sprechen? Psychoanalytisch
sprechen wir nur vom Akt, im Gegensatz zur Aktivität, wenn der

33



phantasmatische Hintergrund selbst gestört wird.24 Der Akt ist
als Reales »ein Ereignis ex nihilo, ohne phantasmatische Unter-
stützung«.25 Das Subjekt setzt sich als seine eigene Ursache. Das
geschah beim eben erwähnten Schüler, welcher sich selbst ge-
gen alle möglichen Bemutterungen aus der Abhängigkeit und
dem gemütlichen Leben befreien konnte.

Selbst bei solchen Entscheidungen ist allerdings niemand ge-
gen Rückfälle gefeit. Die Arbeit am Neustart ist auch ein Ver-
such, die psychischen Dimensionen des Realen, Imaginären und
Symbolischen durch neue Signifikanten und Perspektiven an-
ders zu verknüpfen. So versuchten einige Schüler an ihrem Kör-
per, d. h. sowohl am Imaginären wie am Realen im Sinne von
Triebhaftem, zum Beispiel an ihrem Gewicht oder an ihrer Kör-
perhaltung, zu arbeiten. Sie entwickelten einen eigenen weltan-
schaulichen Diskurs, Ideale, oder » die Namen des Vaters«, wie
Lacan andeutet, um das Reale, das unmöglich zu symbolisieren-
de Loch, das Geniessen zu umsäumen. Sie gaben sich selbst ei-
nen konstitutiven Rahmen.

Dabei half ihnen der Besuch einer u. a. auch auf Schulabbre-
cher spezialisierten Schule. Letztere förderte auf vielfache Weise
das Gespräch zwischen den Schülern und den Lehrern und ent-
wickelte dementsprechende Dispositive, wie zum Beispiel ein
konsistentes Tutorat und/oder Orte und Momente der Konzen-
tration zwischen den Lehrern.

Das wahre Gespräch hat die Bedingung, auf das Streben nach
einem »Mehr-Genießen«, nach absoluter Befriedigung zu ver-
zichten, also den Mangel zu akzeptieren. Dazu brauchen die Ju-
gendlichen jemanden, der ein gewisses Vertrauen bietet und sie
dabei begleitet, das Gesetz des Unmöglichen zu akzeptieren. So
können sie den Weg des Begehrens wieder aufnehmen, zu an-
deren Objekten gleiten und sich metonymisch anderen Bedeu-
tungen zuzuwenden. Wenn es Zuhören gibt, kommt das unbe-
wusste Wissen in Bewegung, und die Arbeit an »Missverständ-
nissen« und Missachtung wird möglich.26

Lernen als Entdeckung von Welt, als Greifen nach dem Sein,
das sich immer entzieht, lässt vibrieren, leben. Freude kommt
auf. Es wird ein Jenseits möglich, wenn die Jugendlichen wie
auch ihre Eltern und Lehrer sich der Missverständnisse und der
Polysemie der Sprache bewusst werden. Ihre Gespaltenheit ak-

34



zeptierend, erkennen die Jugendlichen, dass ein Spiel möglich
ist, dass sie Spielraum haben. Dank ihrer Öffnung gegenüber
dem Anderen entwickelt sich ein neuer Bezug zur Wahrheit.

Für eine Ethik der Begegnung
Die Kritik an Lehrern ist bei Schulabbrechern nicht unbedingt
stärker als bei anderen Schülern. Starke Vorwürfe gibt es an der
Orientierung oder dem institutionellen Mangel an Kohärenz in
der Organisation der Schule. Was den Lehrern vor allem von den
Schülern vorgeworfen wird, ist einerseits Mangel an Motivation.
Es stellt sich also die Frage, inwiefern Lehrer begehren, das Wis-
sen und das Gesetz der Unmöglichkeit zu übertragen. »Das ein-
zige, dessen man schuldig sein kann, ist, nachgegeben zu haben
bei seinem Begehren«, schrieb Lacan.27 Das gilt auch für Lehrer.

Aber auch die Respektlosigkeit gegenüber Schülern wird man-
chem Lehrer vorgeworfen. So berichtet ein Schüler:

Ich habe einige Lehrer, die ein lästiges Verlangen haben,
meine Herkunft zu verunglimpfen, also geben sie mir Na-
men, die ich überhaupt nicht mag, und das macht mich
wütend. […] Ich habe ihm schon oft gesagt, dass er mich
nicht so nennen muss, es ist sinnlos. Okay. Hier in der
Schule hat es keinen Sinn, über diese Art von … Dingen
zu reden, eigentlich ist es besser, die Klappe zu halten, es
ist sehr, sehr ärgerlich, denn im Grunde bin ich nicht im
Modus eines kleinen Kindes, ich bin schon ein erwachse-
ner Mensch, also wenn es außerhalb dieser Schule wäre,
… hätte ich ihm voll ins Gesicht geschlagen. Und hier ist
es sehr, sehr beunruhigend, mit solchen ignoranten Leu-
ten zu tun zu haben, die haben einen akademischen Ab-
schluss.

Aus welchen bewussten oder unbewussten Gründen auch im-
mer, versuchen auch heute noch verschiedene Lehrer eine Po-
sition des Meisters einzunehmen. Sie schreiben sich in den von
Lacan identifizierten Diskurs des Herrn, des Herrschers ein. Der
Schüler ist der Unterworfene, der den Anordnungen zu gehor-
chen hat. Dass ein solcher Diskurs den Schüler schliesslich zu
oppositionellem Verhalten führt, hat schon Hegel erörtert.

Was dem Lehrer in unserer postmodernen Gesellschaft bleibt,
ist, aus seiner singulären Wahrheit heraus zu handeln, nicht von

35



seinem singulären Begehren loszulassen und die Schüler auf der
Suche nach ihrem eigenen Begehren zu begleiten. Deshalb spre-
chen wir von einer Ethik der Begegnung.

Zur Begegnung zwischen uns Menschen kommt es,
wenn wir versuchen, auf den anderen in seiner Anders-
heit, d. h. in seinem Subjektsein einzugehen. Ich verstehe
den Anderen, wenn ich erkenne, dass das, was mich be-
unruhigt (das Geheimnis des Anderen), auch den Ande-
ren bereits beunruhigt. Die Dimension des Universellen
entsteht also, wenn sich die beiden Mängel, die Rätsel –
meins und das des anderen – überschneiden.28

In diesem Sinne ist die Schule in erster Linie ein Ort, der Be-
gegnung ermöglicht. Begegnung als Spielraum bedeutet nicht,
dass Lehrer oder Erzieher die richtige Antwort oder die wirksa-
men Maßnahmen finden, die sich aus einer Situation ergeben. Es
geht vielmehr darum, dass das, was das Kind oder der Jugendli-
che sagt, vom Erwachsenen gehört wird. Und zwar so, dass der
Schüler es wagt, mehr als bisher zu sagen und sich besser sagen
zu können. Heranwachsende fühlen sich beflügelt, wenn sie mit
jemandem sprechen können, der sich nicht aufgrund seiner Rol-
le oder Funktion sofort zum Handeln verpflichtet fühlt, sondern
die Position des Zuhörenden einnimmt und bereit ist, sich auf
das Gehörte einzulassen.29

Somit können wir auch von einer Ethik der Subjektivation
sprechen, da es Lehrern wohl darum geht, Schüler zu unterstüt-
zen, um sich als Sprachwesen und als Subjekt des Begehrens zu
positionieren.

Gespräche setzen den Verzicht auf das Streben nach »mehr
Genuss«, nach absoluter Befriedigung oder nach absolutem
Wissen voraus, d. h. das Akzeptieren des Mangels. Dazu brau-
chen die Jugendlichen jemanden, der ihnen Vertrauen schenkt
und sie dabei begleitet, das Gesetz des Unmöglichen zu akzep-
tieren. So können sie den Weg des Begehrens wieder aufneh-
men, sich an andere Objekte binden und metonymisch zu ande-
ren Signifikanten übergehen. Wenn der Lehrer in Gelassenheit
zuhört, nicht nur befiehlt und belehrt, riskiert der Schüler be-
wusstes und unbewusstes Wissen zu artikulieren. Die Arbeit an
»Missverständnissen« und Missachtungen wird möglich.30 Das
Sprechen wird freier und gibt dem Begehren neuen Raum.

36



Letzten Endes ist es eine Ethik des Realen, d. h. des Unmögli-
chen, welche Lehrer leiten sollte.31 Damit ist gemeint, dass nicht
alles möglich ist, dass wir lernen müssen, mit der Leere, mit
Unerklärlichem und mit der Andersheit zu leben. Das bedeutet
nicht, dass wir alles resignativ akzeptieren, sondern dass wir für
das Mögliche des Unmöglichen offen sind.

Schlussfolgerung
Was etwas in Bewegung bringt, ist nicht immer klar. Was uns
berührt, das Begehren anzündet, der »Zu-fall«, ist nicht voraus-
sehbar. In diesem Sinn schreibt Freud am Ende von Jenseits des
Lustprinzips: »Was man nicht erfliegen kann, muss man erhin-
ken. Die Heilige Schrift sagt, es ist keine Sünde zu hinken.«32

Wenn Freud dieses Zitat auf den Fortschritt der Wissenschaft
anwendet, dann wenden wir es auf junge Menschen an, die wie-
derholt versagen. Es ist keine Sünde zu versagen, und Beckett
drückte dies so aus: »Try again. Fail again. Fail better.«33 Mit
dem Todestrieb, dem Kleben an dem einen Ding, umgehen zu
können, bedeutet, die tyrannischen Figuren eines allwissenden
und allmächtigen Ichs zu dekonstruieren sowie das Unmögliche
und die Andersartigkeit des Anderen anzunehmen. Das ist es,
was uns für unser eigenes Begehren öffnet.

Das Verhältnis zum Verlust hat sich bei manchen Jugendli-
chen, denen wir begegnet sind, verändert. Das Unmögliche wur-
de mehr oder weniger akzeptiert. Ihre Angst vor dem unge-
wussten Wissen hat sich ebenfalls teilweise gelegt. Aspekte der
Selbstsabotage wurden ihnen zum Hinweis, an sich zu arbeiten.
Todes- und Lebenstrieb konnten sich so neu artikulieren. Durch
die Begegnung mit Lehrern, denen es wichtig war, das Gesetz
der Unmöglichkeit zu vermitteln und das Begehren nach Wissen
weiterzugeben, konnten die meisten jungen Menschen sich von
Entfremdung und Unterwerfung befreien und sich als Subjekte
des Begehrens humanisieren.

1. Dominique Fingermann, Désir et
répétition: pas-de-deux, in Champ
Lacanien, 1 (2015), 31–38: 31.

2. Vgl. Jacques Lacan, Les écrits techni-
ques deFreud. Séminaire I (1953–1954),
Paris 1975, Seuil, 298.

37



3. Vgl. Jacques Lacan, L’envers de la
psychanalyse. Séminaire XVII (1969–
1970), Paris 1991, Seuil, 51.

4. Christian Demoulin, Violence et dis-
cours, in Psychoanalytische Perspectie-
ven, 24 (2006), 83–92: 85 http://ww
w.cairn.info/se-passer-du-pere--9
782749211428-page-101.html [letz-
ter Aufruf am 14.3.2025].

5. Jacques Lacan, L’éthique de la psy-
chanalyse. Séminaire VII (1959–1960),
Paris 1986, Seuil, 108.

6. Ebd., 124.

7. Ebd., 125.

8. Vgl. Fingermann, Désir et répétition,
33.

9. Vgl. Todd McGowan, Enjoying What
We Don’t Have. The Political Project of
Psychoanalysis, Lincoln 2013, Univer-
sity of Nebraska Press, 13ff.

10. Vgl. Eric L. Santner, Zur Psychotheolo-
gie des Alltagslebens. Betrachtungen zu
Freud und Rosenzweig, übers. v. Luisa
Banki, Zürich 2010, Diaphanes, 50.

11. Dylan Evans, Wörterbuch der Laca-
nianischen Psychoanalyse, Wien 2002,
Turia + Kant, 229, vgl. Jacques Lacan,
La relationd’objet. Séminaire IV (1956–
1957), Paris 1994, Seuil, 119–120.

12. Vgl. Jacques Lacan, Écrits, Paris 1966,
Seuil, 793.

13. Lacan, Les écrits techniques, 298.

14. Vgl. Jacques Lacan, Les non-dupes er-
rent. Séminaire XXI (1973–1974), iné-
dit, leçon du 9 avril 1974.

15. Sigmund Freud, Vorlesungen zur Ein-
führung in die Psychoanalyse [1917], in
ders., Gesammelte Werke [GW], Lon-
don 1940–52, Imago, XI: 411–412.

16. Vgl. Jacques Lacan, L’angoisse. Sémi-
naireX (1962–1963), Paris 2004, Seuil,
53.

17. Vgl. Denis Vasse, La grande menace.
La psychanalyse et l’enfant, Paris 2004,
Seuil, 435.

18. Vgl. ebd.

19. Vgl. Silvia Lippi, La décision du désir,
Toulouse 2013, Érès.

20. Jacques Lacan, Autres écrits, Paris
2001, Seuil, 364.

21. Michel de Montaigne, Les Essais
[1595], hg. v. Jean Céard, Paris 2001,
Librairie générale francaise, 132.

22. Dinner for One, 18 min, Regie: Heinz
Dunkhase, Norddeutscher Rundfunk
1963.

23. Slavoj Žižek, Die Tücke des Sub-
jekts, übers. v. Eva Gilmer, Hans
Hildebrandt, Andreas Hofbauer, An-
ne von der Heiden, Frankfurt/M.
2001, Suhrkamp, 427.

24. Vgl. ebd., 522.

25. Ebd., 523.

26. Vgl. Jacques Lacan, Le malentendu, in
Ornicar?, 22–23 (1981), 11–14.

27. Lacan, L’éthique, 368.

28. Slavoj Žižek, Friedrich Wilhelm
Joseph Schelling, The Abyss of Free-
dom / Ages of the World, Ann Arbor
1997, University of Michigan Press,
50.

29. Vgl. Jean-Pierre Lebrun, Les risques
d’une éducation sans peine, Bruxelles
2017, Yapaka, 48.

30. Vgl. Lacan, Le malentendu, 11–14.

38

http://www.cairn.info/se-passer-du-pere--9782749211428-page-101.html
http://www.cairn.info/se-passer-du-pere--9782749211428-page-101.html
http://www.cairn.info/se-passer-du-pere--9782749211428-page-101.html


31. Vgl. Alenka Zupančič, Ethics of the Re-
al: Kant and Lacan, London 2001, Ver-
so.

32. Sigmund Freud, Jenseits des Lustprin-
zips [1919–20], GW XIII: 69.

33. Samuel Beckett, Worstward Ho, Lon-
don 1983, Calder, 7.

39





Von der Codevermittlung zur
Übersetzung
Lacan lehren – nicht ohne Laplanche

Ulrike Kadi
Allein wir lieben es in der Psychoanalyse,
im Kontakt mit der populären Denkweise
zu bleiben und ziehen es vor, deren Begrif-
fe wissenschaftlich brauchbar zumachen,
anstatt sie zu verwerfen.1

Die meisten Formen psychoanalytischen Lehrens haben ein ge-
meinsames Problem: Sie sind unmöglich. Sie sind unter ande-
rem unmöglich, weil sie in klinischer Hinsicht etwas Singuläres
vorwegnehmen müssten, was sich, gerade auch weil es singu-
lär ist, nicht vorwegnehmen lässt. Sie sind unmöglich, weil sie
mit dem psychoanalytisch im Zentrum stehenden Unbewuss-
ten von etwas handeln, was kein Etwas ist. Sie sind unter ande-
rem auch unmöglich, weil sie sich mit der in einer psychoana-
lytischen Lehre unvermeidlichen Vermittlung theoretischer In-
halte auf einemTerrain bewegen, das psychoanalytischdemAb-
wehrmechanismusder Intellektualisierungnahesteht und inso-
fern den Zugang zumGesuchten eher verstellt.
Jacques Lacan ist mit den Unmöglichkeiten, Psychoanalyse

zu lehren, auf seine eigene, institutionell heute bisweilen infra-
ge gestellte Weise umgegangen.2 Im Rahmen seiner Seminare
ist mündlich und mit seinen Écrits schriftlich ein textuelles Ge-
webe entstanden, in welches diese Unmöglichkeiten in solcher
Weise hineingewebt sind, dass sie produktiv werden können,
indem sie schwer verständlich bleiben und damit einen Mo-
tor fürWunschproduktionen bilden. Sein Text vermag nicht zu-
letzt aufgrund seiner eigentümlichen sprachlichen Form Inter-
esse und Neugier bei (angehenden) Analytiker*innen und For-
scher*innen aus anderen theoretischen Feldern zu wecken.

41

 



Das Unmögliche in Lacans Textproduktionen hat aber auch
seine Schwierigkeiten, die hier den Ausgangspunkt der Überle-
gungen bilden werden: Seine Texte verstellen bekannte Wege
psychoanalytischen Forschen und Erkennens, weil sie eine Fül-
le von sonst in der Psychoanalyse kaum gebräuchlichen Wor-
ten,Wortschöpfungen und inzwischen zu Begriffen geronnenen
eigenständigen Konzepten umfassen. Eine manchmal auch auf
Abwege führende, für viele Leser*innenallzu verspielteKomple-
xität seines Denkens stellt sich nicht nur einer einfachen Ein-
führung entgegen, sondern lässt, wie Lacans eigene Geschichte
mit der IPA zeigt,3 Ängste und damit verbundene Gegenaktio-
nen entstehen. Unter Berücksichtigung von Grenzen seiner Be-
nutzung werden im Folgenden verschiedene Linien möglicher
Annäherung an Lacans Vokabular in der Lehre nachgezeichnet.
Anhand eines konkreten Beispiels wird abschließend argumen-
tiert, dass der von Lacans Analysant und Schüler Jean Laplanche
starkgemachte Begriff des Rätsels, das es zu übersetzen gilt, aus
mancher Schwierigkeit des Lacan-Lehrens herausführt.

Bilder
Unter Absehung von rein klinischen Einführungen, die nicht
Thema dieser Arbeit sind,4 steht für die meisten am Anfang ei-
ner Beschäftigungmit Lacan das Erlernen einer aus vielen hun-
dert Worten bestehenden neuen Sprache.5 In den ersten Stun-
den einer auf Lacan’sche Texte bezogenen oder diese inkludie-
renden Veranstaltung bilden sich in der Regel rasch verschie-
dene Gruppen von Zuhörer*innen: die Kenner*innen, die ihre
Kenntnis der notwendigen »Grundsprache« bald und gerne be-
kanntgeben, neben aufmerksam Interessierten, die ihre fehlen-
de Vokabelkenntnis bedauern und auf Aufklärung hoffen, die
Zweifler*innen,die sichdurchdasdichte textuelleGewebeüber-
fordert sehen, und (manchmal, nicht immer, in Zeiten verpflich-
tender Lehrveranstaltungen aber häufiger) auch die Lernunwil-
ligen, die es rigoros ablehnen, Ausdrücke einer ihnen bis da-
hin unbekannten Sprache zu lernen. Die Vielfalt der Motivla-
gen macht solche Veranstaltungen didaktisch herausfordernd:
An diejenigen, die meinen, gar nichts mehr zu brauchen (und
den Unterricht am liebsten selbst übernehmen würden), lassen

42



sich schwer dieselben Worte richten wie an Lernbegierige oder
Lernfrustrierte.
Als Ausweg entsteht vielerorts ein ähnliches Muster: die Ban-

nung, die zu einer Bahnung führen soll. Die Bannung der Auf-
merksamkeit lässt sich auf unterschiedlichem Weg erreichen.
Bilder, Filme oder besonders aufregende Beispiele sind vielfach
erprobte und auch geeignete Mittel, Wissende wie Unwissende
zu überraschen.6 Auch manches Buch zur Einführung, dessen
bildliche Darstellungen sich illustrativ Power-Point-gestützt
nutzen lassen, setzt darauf.Comprendre Lacan7 unterstreicht be-
reits auf dem Cover, dass und was es alles zu verstehen gilt: Aus
einerGraphik, die ausmal dichter,mal loser aufgelisteten Zeilen
von weißen Nullen und Einsen auf schwarzem Grund besteht,
tritt den Leser*innen eine Art Lacan-Halbportrait entgegen. Zu-
sätzlich schmückt sich dieDarstellungmit einigen formelhaften
Zeichen. Dunkel, kompliziert und irgendwie mathematisch – so
lässt sich der äußere Eindruck beschreiben. Doch schon beim
ersten Bild im Inneren des Bändchens erfüllt sich diese Erwar-
tung überraschenderweise nicht: Ein Lacan entfernt ähnlich
sehender junger Mann steht mit geschlossenen Augen in nach-
denklicher Pose auf einem Gang, der aufgrund eines seitlichen
Schildes mit der Aufschrift Pavillon A leicht als Außenbereich
einer psychiatrischen Einrichtung zu erkennen ist.8 Der zuge-
hörige, mehr als drei Seiten lange Text skizziert grob Lacans
Tours de force durch verschiedene psychoanalytische Institutio-
nen. Keine Angst – so kompliziert ist es nicht, scheint dieser
Abschnitt zu sagen.
Bilder im Inneren der graphischen Einführung lenken den

Blick auf thematische Bezüge: Lacans lange Zeit ungeprüft wei-
tergegebener Slogan seiner Rückkehr zu Freud taucht als ein ta-
fellöschender Lacan (Abb. 1) auf, der mit dem Schwamm an der
Tafel FreudsGesicht freilegt.9 In einer anderen graphischen Ein-
führung wird aus Lacans emphatischer Bezugnahme auf Freud
das Bild einer erfundenen Begegnung: Freud und Lacan auf ei-
ner Couch (Abb. 2) im Gespräch über Autoerotismus und Nar-
zissmus mit Virginia bzw. eine Zigarre in der Hand.10 Beide Bil-
der würde ich nicht zuletzt wegen der vermittelten, bei näherer
Überprüfung falschen Behauptung über Lacans besonderes Nä-
heverhältnis zu Freud nicht einsetzen. Wenn ich müsste, würde

43



Abbildung 1: Castanet, Rouvière,
Comprendre Lacan, S. 52

Abbildung 2: Leader, Groves, In-
troducing Lacan, S. 23

ich das linke wählen. Denn es lässt mit seinen ins Unmögliche
reichenden Anteilen einen Raum zum weiter Assoziieren offen,
den es für das,worauf es inmeinemUnterricht ankommt, jeden-
falls braucht.

Abbildung 3: Castanet, Rouvière,
Comprendre Lacan, S. 41

Abbildung 4: Ibid., S. 45

Surrealistisch anmutende Zeichnungen finden ihrenWeg hin-
gegen leichter in eine meiner Power-Point-Präsentationen: ein
Labyrinth an einer Decke, auswelcher, schemenhaft verschwin-

44



dend, drei Figuren nach unten hängen, während ihre Köpfe in
dieserDecke verborgenbleiben (Abb. 3), oder einemartialisch in
einem skizzierten gotischen Hallenbau positionierte, gesichts-
lose Gestalt, deren Oberfläche wie ein Glasfenster in einem Kir-
chenraum gemustert ist (Abb. 4). Bei solchen Bildern im Unter-
richt ist die Überraschung eine andere als bei Erfindungen über
LacansRückkehr zuFreud:DasErstaunen ist durchzogenvonei-
ner, manchmal mit Belustigung camouflierten Ratlosigkeit.
Diese sich ausbreitendeRatlosigkeit erweist sich oft als ein ge-

eigneterMoment, umneueBezeichnungeneinzuführen.Die von
der Decke hängenden Körper bekommen einen neuen Namen.
Sie werden als Signifikanten identifiziert, deren Vorgeschichte
von einem Mord am Subjekt durch die Sprache bestimmt ist.11
Der gläserne Soldat verkörpert den symbolischen Vater, den to-
ten Vater, den in der Psychose verworfenen Namen des Vaters.12
Es wäre im Unterricht zwar auch möglich, auf Lacans eigene
Verbildlichungen zurückzugreifen, dennLacandenkt ja anman-
chen Stellen selbst in Bildern und Skizzen.13 Doch seine Zeich-
nungen und Formeln sind, abgesehen vom hohen Grad ihrer
Abstraktion, heute für ein breites akademisches Publikum zum
Allgemeingut geworden und dadurch weniger zur Aufrecht-
erhaltung von Aufmerksamkeit und Neugier geeignet.
Bilder können den Fantasieraum, in welchem Lacan’sche Be-

griffsbildungen und ihre Rezeption stattfinden, öffnen und auch
zu einem ersten Verständnis hilfreich sein. Zwei rauchend und
formulierend, auf einem altertümlichen Sofa nebeneinandersit-
zende Figuren als Freud und Lacan sind dazu aber nicht in der
Lage. Sie verkörpernvorallemeineReihevonmitderPsychoana-
lyse seit langem verbundenen Stereotypen (alte Männer, Rück-
kehr, Couch, Rauchen) und verschließen den Raum für ein wei-
terführendes Verständnis.

Jargon
In seinen Arbeiten zum Imaginären zeigt Lacan, dass nicht nur
einzelne, sondern Bilder im Allgemeinen (anders als gesproche-
neWorte) ihre Betrachter*innen faszinieren können. Das haben
wohl auch Leader und Groves im Blick, wo sie von einer Bedeu-
tung des visuellen Feldes und »the specular relation which un-
derlies the children’s captivation in the image«14 schreiben. Ihr

45



Ausdruck »captivation« (engl. für Faszination)15 nimmt wohl
den im französischenText verwendetenTerminus»captation«16

auf. Durch ihre Formulierung tritt aber eine Ungenauigkeit auf:
Im Spiegelstadiumtext wird der Ausdruck »captation« mit Be-
zug auf den Raum und auf die Situation, nicht aber im Hinblick
auf dasBild selbst verwendet.17Nun ist »captation«kein eigener
Eintrag im Lacan-Vokabelheft. Und die Bedeutungsunterschie-
de zwischen »Faszination von« und »Vereinnahmung durch«
Raum, Situation oder Bild mögen unwichtig erscheinen, zumal
sie auch Lacan kaum beschäftigt haben. Eine Schwierigkeit für
jede Lacan-Lehre wird aber an diesem Beispiel erkennbar: Es
gilt ein Netz von Begriffen mit voneinander abhängenden Be-
deutungen zu vermitteln. Ein loser Gebrauch von Ausdrücken
lässt bei Lacan bestehende Zusammenhänge unerkennbar wer-
den. Umgekehrt gefährden zu Stereotypen geronnene Aspekte
die nötige Flexibilität seines begrifflichen Netzes.
Ratlosigkeit angesichts von surreal anmutenden Illustratio-

nen zu ungewohnten, wenig bekannten oder neu erfundenen
Worten ist fürHörer*innennicht leicht zu ertragen. Sie befördert
denWunsch, zu wissen, worum es geht. Allerdings sind heutige
Hörsäle in der Regel nicht vonProzessenderWunschentstehung
bestimmt. In ihnen überwiegt, unterstützt von Evaluierungs-
werkzeugen und anderenMaßnahmen zur überprüfbaren Qua-
litätssicherung, ein oft harter Ton, der eine sofortige Befriedi-
gung eines Bedürfnisses bzw. Anspruchs zuwissen inGestalt ei-
ner dazu hinreichenden Antwort fordert. Die oben beschriebene
Bannung der Aufmerksamkeit, die neben einem Ausgleich un-
terschiedlicherNiveausderVertrautheitmit Lacan’schenTexten
vor allem der Provokation einer Ratlosigkeit dient, droht unter
diesen Bedingungen rasch an die Grenzen ihres Zwecks zu ge-
raten. Viele Lernende fordern eine möglichst eindeutige Zuord-
nung eines Ausdrucks zu einem oder mehreren anderen Wor-
ten – wie in einem zweispaltigen Vokabelheft, das ein Abfragen
des jeweiligen Ausdrucks auch durch Nicht-Eingeweihte mög-
lich macht. Was heißt bei Lacan »imaginär«? Was kann ich mir
genau unter demLacans’chen »Moterialismus« vorstellen?Wo-
für steht dasWort »Code« bei Lacan?
Sprechen ist eine Praxis, die kaum etwas mit der Aneinander-

reihung von Einzelausdrücken zu tun hat. Das nehmen einzel-

46



neSammlungenLacan’scherRedeweisenauf, die keinerleiÜber-
setzungen enthalten.18 Sie lassen die Ratlosen ratlos zurück und
können sich dabei auf Lacan berufen: Der Sinn eines einzelnen
Satzes lässt eine Verallgemeinerung nicht zu, da er einzigartig
ist.19 Mein Versuch, den Wünschen von Hörer*innen entgegen
zu kommen, ohne sie in der Erfüllung eines Anspruchs zu ersti-
cken, liegt in einer Orientierung am Gebrauch, die sich in mei-
nem Unterricht in der Darstellung von Lacans diachronem Ver-
ständnis seiner eigenenWort- und Begriffsschöpfungen wider-
spiegelt. Auf Kosten des unmittelbaren Lustgewinns von Hö-
rer*innenaneinerneugewonnenenFähigkeit, bisherunbekann-
te Ausdrücke zu verwenden, unterstreiche ich für ein diachrones
Vorgehen gerne, dass Lacan selbst auf die historische Gebun-
denheit eines jeden Sprachgebrauchs hinweist – mit dem Bild
vondenzweiStrömen20 undmitdemGedankendesGleitensvon
Signifikaten unter Signifikanten.21
Die Hoffnung, so den fixierenden Fängen des Imaginären und

damit einem Hang zur Stereotypen- und vor allem Jargonbil-
dung zu entkommen, erfüllt sich freilich nicht. Auchwenn einer
atomistischen Sprachauffassungmit einer Auflistung von Phra-
sen oder ganzen Sätzen odermittels Paraphrasen eines diachro-
nen Gebrauchs von Konzepten eine Absage erteilt ist, setzt sich
der Wunsch nach einem vor allem stabilen und fixen lacania-
nischen Boden in anderer Weise durch: Die Faszination durch
ein Wort und seine Bedeutung wird ersetzt von einer Faszina-
tion durch ganze Sätze. Diese Sätze können aus Lacans eigenem
Fundus stammen oder aus dem Mund von Interpret*innen. In-
dem sie gelernt, wiederholt und angewendetwerden, dienen sie
dem Aufbau eines Kommunikationssystems, das sich vor allem
auf einen gemeinsamen Code stützt.
DerCodebildetdasFleischdes Jargons.Bei Lacanselbstfinden

sich vor allem in den fünfziger Jahren einige Bemerkungen zum
Code: Die Sprache (le langage) fällt nicht mit dem Code zusam-
men.22 Der Code gilt Lacan stellenweise als eine Schwundstufe
der Sprache: Oft werde die Sprache durch die Verwendung von
Beispielen auf Codes reduziert. Mit Codes lassen sichMehrdeu-
tigkeiten vermeiden. Zeichen, die zum Code gehören, sind mit-
einandernicht zuverwechseln.DieSprache reichtüberdenCode

47



hinaus, da sie mehr ist als ein »Signalisierungssystem«, wie es
im Tierreich etwa bei Bienen vorkommt.23
In einer Seminarsitzung, in der er denAufbau desGraphen des

Begehrens erläutert, verortet Lacan den Code 1957 im Anderen
A als einem frühen »Sprachbegleiter«.24 Für Dylan Evans zeigt
sich darin eine Inkonsequenz in Lacans Verwendung des Aus-
drucks, denn der Code gerate mit dieser Beschreibung zu einem
Signifikanten.25 Dieser Lesart widersetzt sich Lacan im Kontext
dieses Gedankens, indem er sich bemüht, Code und Signifikant
klar voneinander abzugrenzen. Er insistiert, dass er hier denAn-
deren A nicht als die Sprachgemeinschaft, nicht als ein »Kollek-
tivbewusstsein« fasst, sondern als einen einzelnen,26 der un-
ter Umständen »zu sich selbst seine Sprache sprechen kann«.27
Sprache, so lässt sich daraus für Leser*innen schlussfolgern,
kann aus Code oder aus Signifikanten bestehen. Der Code mar-
kiert im Graph des Begehrens eine Stelle, an welcher »das We-
nigste an Sinnschöpfungen« und »der berühmte leere Diskurs«
hervortreten.28 Ein sich auf einenCodeaufbauender Jargon läuft
Gefahr, in dieses »leere[ ] Sprechen«29 zu münden. Im Jargon
wird versucht am Code festzuhalten, auch über die erste Pha-
se einer Aneignung von Bedeutungen hinaus. Signifikanten als
schöpferische Träger des Sinns hingegen funktionieren in Bot-
schaften, in dem, was für Lacan zu dieser Zeit ein »volles Spre-
chen« in psychoanalytisch relevanterWeise charakterisiert.
Diese Andeutungen, die einige grobe Unterscheidungen zwi-

schen verschiedenen Aspekten der Sprache und des Sprechens
enthalten, sollen nicht den Eindruck erwecken, Lacans Ansa-
gen ließen sich bruchlos zu einem Ganzen zusammenfügen. Ei-
ne klareGrenzlinie zwischenCodeundBotschaft ist sprachprag-
matisch kaum zu ziehen. Den von Lacan beschriebenen einsa-
men Anderen als Ort des Codes gibt es nur als ausgedachten, als
Teil einer realitätsfernen Theorie, in welcher eine Sprache ima-
giniert wird, die eine*r allein spricht und die daher nicht nur ih-
rerMöglichkeit, eineBotschaft zuvermitteln, sondernauch ihrer
kommunikativen Notwendigkeit beraubt ist. Kurzum: Es fehlt
an dieser wie an anderen Stellen nicht an Anknüpfungspunkten
für eine Kritik und für eine Vielzahl daran ansetzender produk-
tiver Diskussionen von Lacans Signifikantentheorie.30

48



Hierwäre imÜbrigen zu fragen, ob eine grobeUnterscheidung
zwischenSpracheundCode für ein erstes VerständnisLacan’scher
Thesen nicht ausreichend ist.Worin besteht das Problem, wenn
die theoretischen Inhalte eines Lacan’schen Psychoanalysever-
ständnisses, auch wenn sie heterogen, teilweise widersprüch-
lich und damit gar nicht leicht als Code zu vermitteln sind, in
Gestalt einesCodes erlerntwerden?UmmitKonzepten zu arbei-
ten, müssen sie ja klar sein und sich zu einer möglichst missver-
ständnisarmen Form der Kommunikation eignen. Sprache und
das Sprechen mit ihrer von Lacan auch beschworenen Vieldeu-
tigkeit sind vor allem überfordernd. Botschaften, die schöpfe-
risch neuen Sinn in alte Schläuche (eines gewohnten Wortge-
brauchs) füllen, sind doch im Unterricht nicht unbedingt hilf-
reich. Undwenn etwas als Code gelerntwird,muss daraus nicht
unbedingt ein Jargon werden.

Rätsel
Nicht nur Lernende, sondern auch ich selbst fühle mich biswei-
len sicherer in einer Wolke bekannter Ausdrücke, deren mög-
lichst feste Verknüpfung mit einzelnen Signifikaten oder mit
ganzen Sätzenmir ermöglicht, unbekannte Phänomene der Rat-
losigkeit zu entreißen. Damit drohen wir uns freilich in eine
Sackgasse zumanövrieren, in derwir uns zwar (zumindest kurz-
fristig) vor einer epistemischen Verzweiflung sicher fühlen kön-
nen, in der den Möglichkeiten eines weiterführenden Diskur-
ses sowohl Lacan-immanent wiemit Kolleg*innen anderer psy-
choanalytischer Richtungen jedoch enge Grenzen gesetzt sind.
Denn der Jargon lässt aus einem begrifflichen Netz ein starres
Gitter werden, weil er sich einer unvermeidlichen Verunsiche-
rung durch die Praxis des Sprechens erfolgreich entzieht. Der
Jargon scheut die Mühen permanenten Übersetzens. Psycho-
analytisches Forschen aber kommt ohne Übersetzung nicht aus
– Übersetzung von einer Disziplin in die andere, Übersetzung
von einem psychoanalytischen Code in den anderen und vor al-
lem Übersetzung von Erlebtem, von Körperlichem in Sprache.
Als ein Beispiel für eine Sackgasse des Jargons lässt sich der

Umgang in einigen, von Lacan inspirierten Diskursen mit ver-
änderten soziokulturellen Vorgaben anführen. Ex- und implizi-
te Voraussetzungen gestalten die Argumente rund um aktuel-

49



le Formen, das Geschlecht betreffend, nachhaltig mit: In einem
in mancher Lacan-Rezeption vorherrschenden, vor allem von
Immanuel Kant geprägten metaphysischen Rahmen kann ein
kultureller Wandel, wie ihn das populäre Verständnis von Ge-
schlechtern in den letzten hundertfünfzig Jahren erfahren hat,
kaum eigenes Gewicht in einer Argumentation erlangen. Dort
braucht es auch nicht zu erstaunen, dass Lacan zu einemwenig
maskierten Antipoden Foucaults gerät, weil er kein Historizist
sei.31
Lacans Fähigkeit, philosophische Motive in psychoanalyti-

schen Kontexten aufzuspüren und umgekehrt Philosopheme in
sein Verständnis von Psychoanalyse produktiv zu importieren,
hat offensichtlich etwas Verführerisches. Sie hat zur anhaltend
breiten Rezeption von Psychoanalyse in den Kulturwissenschaf-
ten viel beigetragen. Doch wo Lacans Text hauptsächlich da-
zu benutzt wird, etwas auf den Begriff zu bringen und es da-
mit auf die Seite philosophischer Systemarbeit zu rücken,32 ge-
rät die psychoanalytische Perspektive, die auch für Lacan selbst
imZentrum seiner Lehre gestanden ist, aus demBlick. Sogar un-
ter eingeweihten Lacan-Expert*innen kann sich angesichts von
solchenDiskussionen ein Sog bilden, inwelchemsie sich an ent-
scheidenden Stellen einer Argumentation auf Jargon verlegen.33
Jean Laplanche, Schüler und Mitstreiter Lacans, in Sachen

psychoanalytischerGeschlechterforschung aktuell dessenwirk-
mächtiger Opponent,34 hat einen Begriff ins Zentrum seiner
Überlegungen gerückt, der alsWidersacher einer Jargonbildung
fungierenkann: dasRätsel. In dem,wasLaplanche»anthropolo-
gische Grundsituation«35 nennt, ist jede*r früh mit »rätselhaf-
ten Botschaften«36 sexueller Natur aus dem Unbewussten der
pflegenden und versorgenden Erwachsenen konfrontiert gewe-
sen undwird damit (ein Leben lang)weiter beschäftigt sein. De-
renEnträtselung, diemit einerÜbersetzungeinhergeht, kannal-
lerdings nur teilweise gelingen. Was rätselhaft bleibt, bildet die
Matrix von verschiedenen Fraktionen des Unbewussten.37
Es fällt die zentrale Funktion auf, die das Rätsel theorieim-

manent bei Laplanche zugewiesen bekommt. Auf einer explizit
antihermeneutischen Haltung aufgerichtet,38 entsteht mit dem
Rätsel aufgrund seiner Unauflösbarkeit ein Zustand permanen-
ten Gleitens möglicher Lösungen. Nicht nur an dieser für psy-

50



choanalytische Forschungen äußerst produktiven Stelle fällt die
Nähe zuLacan’schenKonzeptenauf. Lacan selbst hat vomRätsel
gesprochen: Schematisch hat er es zwischen Aussage und Aus-
gesagtem angesiedelt.39 Im »rätselhaften Signifikanten des se-
xuellen Traumas«40 verortet er den Ausgangspunkt symptoma-
tischer Bildungen. Und explizit als Ideengeber für Laplanches
Engführung des Rätsels mit dem Unbewussten erkennbar wird
Lacan dort, wo dieser sich fragt, ob der »größte Teil [des Unbe-
wussten] nicht unberührt in der Einkapselung des Rätsels ver-
bleibt«,41 wennAnalyse vor allem eine Kontinuität zwischen ak-
tuellen Bildungen der Übertragung und vergangener Lebens-
geschichte der Analysant*innen sucht. Das Rätsel reicht übri-
gens auch indasThemades vorliegendenTextes hinein: 1957hat
Lacan einen Vortrag überDie Psychoanalyse und ihre Lehre gehal-
ten, in welchem er unter anderem von einem Subjekt schreibt,
das »sein Geschlecht und seine Existenz im Rätsel entwirft«.42
Laplanche hat sich viel von Lacan lehren lassen. Warum dann

Zuflucht nehmen zu seinen Überlegungen, wenn wir schon bei
Lacan selbst für den Begriff des Rätsels fündig werden? Was
das Geschlecht betrifft, so entfaltet Lacan bekanntlich in den
1970er Jahren Matheme, die er zwei Geschlechtern zuweist und
die es zwar möglich,43 aber nicht leicht machen, gegenwärti-
ge Bewegungen der Vervielfältigung von geschlechtlichen Posi-
tionen theoretisch zu fassen. (Geschlechter)Differenz oder (Ge-
schlechter)Differenzen, lautet eine aktuelle Gretchenfrage im
Diskurs um zeitgenössische Formen des Geschlechts. Statt Ana-
lysant*innen zuzuhören, wie Freud es praktiziert hat, werden
dazu–bisweilenaus einemJenseits derKlinik44 –Vorschlägege-
macht, weshalb eine queere Vielfalt an Geschlechtern nicht auf
die Seite möglicher Normalentwicklungen rücken dürfe. Auch
wenn diese Abwehrhaltung mit Lacans eigenen Ansätzen nicht
so viel zu tun hat, sich längst andere, an Lacans Konzepten ori-
entierteArgumentationenGehör zuverschaffenwissen,45 ist der
Zugang über Laplanches rätselhafte Botschaften inzwischen im
Geschlechterdiskurs selbstverständlicher geworden, nicht zu-
letzt, weil Laplanche die Verbindungen zwischen unbewusster
fantasmatischerAnatomieunddenErfahrungenvonGeschlecht
klinisch fassbarer gemacht hat.46

51



Vermutlich spielt ein Moment in dieser Rezeptionssituation
eine Rolle, das auch mich motiviert, Laplanche vermehrt in den
Unterricht Lacan’scher Ansätze einzubeziehen: Auf Ratlosigkeit
lässt sich mit einem Rätsel antworten, ohne dass die Ratlosig-
keit damit gänzlich zum Verschwinden gebracht wird. Die Be-
tonung der Rätselhaftigkeit vieler Phänomene in der Klinik wie
in der Kultur samt manchem Zweifel angesichts von mancher
Unübersetzbarkeit kann als ein alternativerWeg gelten, sichmit
demUnmöglichen jeder psychoanalytischen Lehre einzulassen.
Rätsel und ihre Verbindung zur Übersetzung haben es an sich,
aus den Sackgassen des Jargons herauszuführen oder eine*n gar
nicht erst in diese hineingeraten zu lassen.

1. Sigmund Freud, Die Frage der Laien-
analyse. Unterredungen mit einem Un-
parteiischen (1926), in ders., Gesam-
melte Werke [GW], London 1940–52,
Imago, XIV: 209–286: 222.

2. Im gemeinsamen Unterricht des
Wiener Arbeitskreises für Psycho-
analyse und der Wiener psychoana-
lytischen Vereinigung wurde den
Lehrenden zumBeispiel im Jahr 2023
auf Betreiben letzterer untersagt,
den Kandidat*innen aus beiden Ver-
einen Lacan’sche Beiträge zur Psy-
choanalyse näherzubringen.

3. Vgl. Nicolas Langlitz,Die Zeit der Psy-
choanalyse. Lacan und das Problem der
Sitzungsdauer, Frankfurt a./M. 2005,
Suhrkamp.

4. UmdemVorurteil entgegenzutreten,
Lacan sei klinisch nicht oder schwer
zugänglich, seien hier beispielhaft
drei empfehlenswerte Publikationen
erwähnt: Thomas Svolos, The Aims of
Analysis:. Miami Seminar on the La-
te Lacan, New York 2020, Midden
Press; Bruce Fink, Fundamentals of
Psychoanalytic Technique: A Lacanian
Approach for Practitioners, New York
2011, Norton; Christian Kläui, Psycho-

analytisches Arbeiten – Für eine Theorie
der Praxis, Bern 2008, Huber.

5. Lacan hat allein 789 Neologis-
men geprägt (vgl. Marcel Bénabou,
Laurent Cornaz, Dominique de Liè-
ge, Yan Pélissier, 789 Néologismes
de Jacques Lacan, Paris 2002, Epel).
Damit sind nicht seine bekannteren
Konzepte wie das Symbolische, das
Reale, das Imaginäre, die Signifikan-
ten, das Genießen, Begehren, Objekt
a etc. gemeint, sondern Ausdrücke,
mit denen er spielerisch und doch
ernst über viele Jahre versucht, bis-
her unbenannte Facetten des Psychi-
schen anzusprechen.

6. Vgl. Dominik Finkelde, Das Objekt,
das zu viel wusste. Eine Einführung in
diePhilosophienachLacan,Wien2022,
Turia + Kant.

7. Hervé Castanet (Text), Yves Rouvière
(Illustrationen), Comprendre Lacan.
Essai graphique, Paris 2013, MaxMilo.

8. Ebd., 8.

9. Ebd., 52.

52



10. Darian Leader (Text), Judy Groves
(Illustrationen), Introducing Lacan. A
Graphic Guide, London 2010, Icon
Books, 23.

11. Vgl. Castanet, Rouvière, Comprendre,
39.

12. Vgl. ebd., 44.

13. Die beiden genannten Zusammen-
hänge sind bildlich illustriert zu fin-
den in Jacques Lacan,Les psychoses. Le
séminaire III (1955–1956), Paris 1981,
Seuil, 296, und ders., D’une question
préliminaire à tout traitement possible
de la psychose, in ders., Écrits, Paris
1966, Seuil, 531–583: 571.

14. Leader, Groves, Introducing, 22.

15. Ebd.: »Lacan calls the register in
which identification takes place ›the
imaginary‹, emphasizing the im-
portance of the visual field and the
specular relation, which underlies
the child’s captivation in the image.«

16. Lacan, Le stade du miroir comme for-
mateur de la fonction du Je, in ders.,
Écrits, 93–100: 96, und 99.

17. In der früheren deutschen Überset-
zung steht »Befangenheit« (Lacan,
Das Spiegelstadium als Bildner der Ich-
funktion, übers. v. Peter Stehlin, in
ders., Schriften I, hg. v. Norbert Haas,
Olten 1973, Walter, 61–70: 66 und
70), was einer intuitiven und auch
sinnstörenden Umformulierung des
zu übersetzenden Texts entspricht.
Hans-Dieter Gondek, der Überset-
zer einer Neuauflage, verbessert auf
»Vereinnahmung« (Lacan, Das Spie-
gelstadium als Gestalter der Funktion
des Ich, in ders., Schriften. Vollständi-
ger Text, hg. v. Hans-Dieter Gondek, 2
Bde, Wien 2016, Turia + Kant, I: 109–
117: 113, 117).

18. Siehe als Beispiele Benabou et al.,
Néologismes, oder Henry Krutzen,

Jacques Lacan 1952–1980. Index réfé-
rentiel, Paris 2009, Economica.

19. Vgl. Jacques Lacan, Lemoi dans la thé-
orie de Freud et dans la technique de
la psychanalyse. Le séminaire II (1954–
1955), Paris 1978, Seuil, 322.

20. Lacan, Psychoses, 296.

21. Lacan, L’instance de la lettre dans
l’inconscient ou la raison depuis Freud,
in ders., Écrits, 493–528: 502.

22. Vgl. auch für das Folgende Lacan, Le
moi, 322.

23. Lacan,FunktionundFeld des Sprechens
und der Sprache in der Psychoanaly-
se, in ders., Schriften, Turia + Kant, I:
278–381: 351.

24. Lacan, Die Bildungen des Unbewuss-
ten. Seminar V (1957–1958),Wien
2006, Turia + Kant, 18, 174, 462.

25. Dylan Evans,An Introductory Diction-
ary of Lacanian Psychoanalysis, Lon-
don 1996, Routledge, 68.

26. Lacan modifiziert sein Verständnis
des Anderen A bekanntlich nach sei-
nem Seminar V. Vgl. Rolf Nemitz, Si-
gnifikant eines Mangels im Anderen,
S(�): das Fehlen eines Signifikanten, der
die Wahrheit garantiert, online https:
//lacan-entziffern.de/anderer/22236
[letzter Aufruf am 10.4.2024].

27. Lacan, Bildungen, 190.

28. Ebd., 18.

29. Lacan,FunktionundFeld des Sprechens
und der Sprache, 291ff.

30. Vgl. etwa Patrick Juignet, Lacan, le
symbolique et le signifiant, in: Clini-
ques méditerranéennes, 68:2 (2003),
131–144.

53

https://lacan-entziffern.de/anderer/22236
https://lacan-entziffern.de/anderer/22236


31. Vgl. Joan Copjec, Read My Desire:
Lacan Against the Historicists, Cam-
bridge, MA 1994, MIT PressF.

32. Auch wenn Lacans Anleihen in der
Philosophie heterogen sind, sind
sie selbstverständlich diskutierbar.
Vgl. als weiterführende, weil nicht
jargonproduzierende Beispiele: An-
dreas Cremonini, Die Durchquerung
des Cogito. Lacan contra Sartre, Mün-
chen 2003, Fink, oder Lorenzo Di
Chiesa, Subjectivity and Otherness: A
Philosophical Reading of Lacan, Cam-
bridge, MA 2007, MIT Press; weni-
ger überzeugend: Finkelde, Objekt,
der der Versuchung, mithilfe eines
Gebrauchs einzelner Lacan’scher
Termini komplexe philosophische
Fragen beantworten zu können, oft
nicht widersteht und dabei im Be-
reich dessen, was er selbst »epis-
temische Verschmierung« (ebd., 9)
nennt, eher zur Jargonbildung bei-
trägt.

33. Dabei entstehen bisweilen skurrile
Kombinationen verschiedener Ar-
gumentationsebenen, wenn etwa
SusanneLüdemanngegendie Forde-
rung einer Ehe für alle anführt, dass
sie den »Mangel an Sein«, der das
Geschlechterverhältnis kennzeich-
ne, nicht genug berücksichtige. Vgl.
Susanne Lüdemann, Zur Normativi-
tät des Nicht-Normativen. Ein Kom-
mentar zur »Ehe für alle«, in dies.,
Edith Seifert (Hg.), Jenseits von Ödi-
pus? Psychoanalytische Sondierungen
sexualpolitischer Umbrüche, Gießen
2023, Psychosozial-Verlag, 233–243:
243.

34. Vgl. dazu Avgi Saketopoulou, Struc-
tured Like Culture: Laplanche on the
Translation of Parental Enigma, in Di-
vision Review, 17 (2017), 51–52.

35. Jean Laplanche, Inzest und infantile
Sexualität, inPsyche. Zeitschrift fürPsy-
choanalyse, 63:6 (2009), 525–539: 530.

36. Ebd., 531.

37. Vgl. Jean Laplanche, Die rätselhaf-
ten Botschaften des Anderen und ih-
re Konsequenzen für den Begriff des
»Unbewussten« im Rahmen der allge-
meinen Verführungstheorie, in Psyche.
Zeitschrift für Psychoanalyse, 58:9–10
(2004), 898–913.

38. Jean Laplanche, Die Psychoanalyse
als Anti-Hermeneutik, in Psyche. Zeit-
schrift für Psychoanalyse, 52:7 (1998),
605–618.

39. Vgl. Jacques Lacan, Das Sinthom. Se-
minar XXIII (1975–1976), Wien 2017,
Turia + Kant, 171.

40. Lacan, Das Drängen des Buchstabens
im Unbewussten oder die Vernunft seit
Freud, in ders.,Schriften, Turia+Kant,
I: 582–626: 613.

41. Lacan, Die Lenkung der Kur und die
Prinzipien ihrer Macht, in ders. Schrif-
ten,II: 72–145: 104.

42. Lacan,Die Psychoanalyse und ihre Leh-
re, in ders., Schriften, I: 514–540: 530.

43. Ulrike Kadi, Transsexualität nach
Jacques Lacan. Singularität als Mög-
lichkeit im Ausgang von einer Un-
möglichkeit, in Metodo. International
Studies in Phenomenology and Phi-
losophy, 7:1 (2019), 141–169 [ht tps :
//doi.org/10.19079/metodo.7.1.141].

44. Vgl. Alenka Zupančič, What is Sex?,
Cambridge, MA 2017, MIT Press.

45. Vgl. als Beispiele Patricia Ghero-
vici, Please Select Your Gender:. From
the Invention of Hysteria to the De-
mocratizing of Transgenderism, Lon-
don 2010, Routledge; Oren Goslan,
Transsexuality and the Art of Transitio-
ning. A Lacanian Approach, London
2015, Routledge; oder Fabrice Bour-
lez, Queer psychanalyse. Clinique mi-

54

https://doi.org/10.19079/metodo.7.1.141
https://doi.org/10.19079/metodo.7.1.141


neure et déconstructions du genre, Paris
2018, Hermann.

46. Vgl. Ulrike Kadi, Das Sexuale. Über-
setzungsfragen, erscheint in Bea-
te Blank-Knaut, Ada Borkenhagen,

Bernd Heimerl, Eckehard Pioch, Iris
Lauenburg, SusenWerner (Hg.), Jen-
seits der Binarität? Der Genderdiskurs
als Herausforderung für die Psychoana-
lyse, Gießen, Psychosozial-Verlag.

55





Es gibt keinen Wisstrieb
Emanzipation und Institutionalisierung von
Jacques Rancière bis Slavoj Žižek

Gabriel Tupinambá
Einleitung1

In Lacans Seminar XX, Encore, finden wir folgende Bemerkung:2

Um sofort eine Karte abzuwerfen, auf die ich Sie ein we-
nig hätte warten lassen können – es gibt kein Begehren
zu wissen, diesen berühmten Wissenstrieb, auf den Freud
irgendwo hinweist.3 Da widerspricht sich Freud. Alles
weist darauf hin – da eben ist der Sinn des Unbewussten
– nicht allein, dass der Mensch schon alles weiß, was er
zu wissen hat, sondern dass dieses Wissen vollkommen
begrenzt ist auf jenes insuffiziente Genießen, das konsti-
tuiert ist dadurch, dass er spricht.

Das ist einer der wenigen und deshalb zentralen Momente in
Lacans Lehre, in denen er so weit geht zu sagen, Freud wider-
spreche sich. Und warum ist diese Idee eines Wisstriebs – eines
Triebs zu wissen – widersprüchlich? Weil für Lacan Wissen et-
was ist, das wir nicht direkt genießen, es ist eher ein Mittel zum
Genießen. Im Gegensatz zum Freud’schen Vorschlag eines »epis-
temologischen Triebs«4 führten Lacans spätere Ausarbeitungen
des Verhältnisses zwischen Signifikant und jouissance ihn dazu,
geltend zu machen, dass Wissen und Genießen in einem eher
antinomischen Verhältnis5 zu einander stehen:6 Sogar wenn wir
uns vollkommen verpflichten, etwas zu lernen – oder es an an-
dere zu vermitteln –, entsteht aufgrund unbekannter Vorausset-
zungen die Annahme, dass wir diesen Prozess selbst genießen.
Mit anderen Worten, die Ursache des Begehrens zu wissen ist
nicht Wissen selbst: Wissen mag uns faszinieren und wir mögen
diese Bewegung hin zum Lernen als durch dieses selbst ausge-
löste Anziehung missverstehen, aber – und das ist vielleicht die

57

 



wichtige Lektion, die uns die Unterscheidung zwischen Objekt
des Begehrens und Objektursache des Begehrens lehrt7 – diese
Anziehung zum Objekt der Begierde ist nur eine »anamorpho-
tische Verzerrung« einer anstößigen oder antinomischen Ge-
walt, die uns von etwas anderem wegtreibt, einem untragbaren
Punkt, der sich am Ort der Ursache, nicht am Ziel eines bestimm-
ten Begehrens befindet. Lacans an Freud gerichteter Vorwurf ba-
siert deshalb auf dem Erkennen, dass diese Objektursache selbst
keine Wissensbildung ist: Selbst wenn wir uns zum Lernen hin-
gezogen fühlen – was das Wissen schließlich mit einer schil-
lernden Attraktivität ausstattet, ist etwas ganz anderes, angesie-
delt in einer mysteriösen Dimension, die verwandt ist mit dem
»insuffizienten Genießen, das konstituiert ist dadurch, dass es
spricht«.

Aber was sind die Konsequenzen dieser Aussage für die Bil-
dung? Wenn Wissen nicht das Objekt der Wissbegierde ist –
wenn man es also weder als Ursache noch als Wirkung die-
ser in Betracht ziehen kann, was es als gemeinsame Grundlage
von Lehrperson und Schüler_in qualifizieren würde –, wie könn-
te man dann die Struktur des Bildungsprozesses denken? Wie
könnte man dieser fundamentalen Unstimmigkeit in der politi-
schen Dimension von Bildung gerecht werden?

Diese schwierige Passage aus Lacans Seminar ist ein sehr
fruchtbarer Beginn – besonders wenn bedacht wird, welche Be-
ziehung sie zur berühmten Lacan’schen Aussage »Es gibt kein
sexuelles Verhältnis«8 unterhält. Mit dieser wird klar, dass es
nur hergestellte (eher denn grundlegende) Beziehungen zwi-
schen den Geschlechtern gibt. Was scheinbar außerhalb die-
ser berühmten Aussage Lacans steht, was den Mangel an ei-
ner gemeinsamen Grundlage für das Verständnis des Sexuellen
»vermitteln« könnte, scheint genau das Wissen darum zu sein.
Es gibt kein sexuelles Verhältnis, keine Möglichkeit, eine stabi-
le Verbindung von Mann und Frau in die Welt einzuschreiben,
aber da ist die Tatsache, dass ich weiß, dass es dieses Verhält-
nis nicht gibt. Eine Tatsache, die allenfalls die unangenehme Art
unserer Eingliederung in das (des-)organisierte Feld dieses (Un-
)Verhältnisses »erleichtert«. Ja, dieses Wissen macht diese Si-
tuation vielleicht sogar angenehmer, als direkt anzunehmen, es
gäbe tatsächlich so etwas wie eine sexuelle Beziehung: Tätigte

58



man diese Annahme, wäre man durch sie angefochten – näm-
lich in der Aufgabe »Eins zu sein« mit jemandem oder etwas an-
derem. Ist da jedoch kein sexuelles Verhältnis, wissen wir schon
von seiner Inexistenz, noch vor dem unmöglichen Kampf, der
aufgrund dieses Wissens mit einer Liebesbegegnung einhergin-
ge. So ist da also immerhin etwas, das die im Entstehen begrif-
fene Frustration im Nichtfinden vermittelt: Weil das Verhältnis
ja ohnehin nie da war, scheint es leichter ertragbar, es nie zu er-
reichen. Die Aussage »Es gibt keinen Wisstrieb« zielt ebenso wie
Lacans frühere Losung »Es gibt keine Metasprache«9 genau dar-
auf, die implizite Funktion des Wissens zu entzaubern, die die-
se in der unmöglichen Vermittlung der sexuellen Sackgasse ein-
nehmen kann. Außerdem zeigt seine Aussage:Dort, wo du denkst,
weißt du, dass es kein sexuelles Verhältnis gibt – und das ist genau
der Ort, an dem du so richtig genarrt [duped] wirst. Es gibt nichts
auf der Ebene des Wissens, was den grundlegenden Mangel im
sexuellen Verhältnis ersetzen könnte: Diese Unmöglichkeit im
Herzen des Begehrens ist nicht artikulierbar (als zweitrangiger
Gedanke)10, weil sie immer schon artikuliert ist (als ein Gedanke,
der immanent bedingt ist durch unsere Position relativ zu die-
sem Mangel).11

Jenseits der ergänzenden Rolle und in Anbetracht der funda-
mentalen Sackgasse, die das Sexuelle in der Psychoanalyse dar-
stellt, kann die These, dass da kein Wisstrieb sei, auch für sich
selbst geprüft werden. Ihre Obskurität kann allenfalls etwas er-
hellt werden, wenn wir uns einer alternativen Formulierung zu-
wenden, die Lacan ein paar Jahre zuvor präsentiert hat. Im Se-
minar XVII meint Lacan: »Wenn es etwas gibt, wozu uns die
Psychoanalyse unnachgiebig nötigen sollte, ist es aufrechtzuer-
halten, dass die Wissbegierde in keinem Verhältnis zum Wissen
steht […].«12 Wir werden hier einmal mehr an den Kern des Pro-
blems verwiesen: Es ist weniger die fehlende Motivation zu wis-
sen, als dass der Grund der Wissbegierde in keinem Verhältnis
zum schließlich Gelernten steht. Dass das kein Wisstrieb sei, hat
nicht zur Folge, dass wir nie zu wissen begehrten, vielmehr, dass
die Befriedigung im Horizont dieses Begehrens nicht selbst die
Form eines Wissens annimmt.

Diese vorbereitenden Bemerkungen sind zentral, weil sie uns
vor ein offensichtliches Problem stellen, ein Problem, das so of-

59



fensichtlich ist, dass es meist nicht als solches behandelt wird:
die Tatsache, dass es Lehrpersonen und Schüler_innen gibt. Und
der Umstand, dass der Diskurs der Lehrperson nicht der Diskurs
des Schülers/der Schülerin ist. Wieso gibt es eigentlich etwas,
das »lehren«,13 und etwas, das »lernen« genannt wird? Wieso
bezeichnen wir diese nicht gleich?14 Wieso benutzt man nicht
das gleiche Verb oder die gleiche Operation, um beide als Teil
der gleichen reflexiven Bewegung zu beschreiben, wie wir es et-
wa im Fall von »sich unterhalten« machen? Wenn Lehren auf
der einen Seite macht, was Lernen von der anderen Seite her tut,
hätten wir dann nicht einen reflexiven Begriff auf Grundlage die-
ser Komplementarität finden können? Es scheint, als handle sich
hier um eine bestimmte Spaltung oder Verdopplung und unsere
Aufgabe sei es, deren korrekten Platz und Verwendung im Bil-
dungsbereich zu prüfen. Wir wetten, dass wir in dieser Spaltung
einen konstitutiven Mangel erkennen können, der dem sexuel-
len Mangel in der Psychoanalyse sehr ähnelt – die Lücke zwi-
schen Ursache und Wirkung, die Freuds Aufnahme der Erzie-
hung (und Bildung) in seine von der Psychoanalyse angeführten
Liste der »unmöglichen Berufe« rechtfertigt.15

Um diese Wette zu untersuchen, werden wir zunächst eine
kurze Analyse zeitgenössischer Orientierungen der Bildungs-
philosophie präsentieren, insbesondere die von Kant und Freud
vertretenen einerseits, andererseits die von Paulo Freire und
Jacques Rancière.16 Dann, nach der Analyse des kritischen, die
strukturelle Spaltung zwischen Lehrperson und Schüler_in an-
erkennenden Ansatzes, wenden wir uns Žižeks Werk zu, um zu
versuchen, die grundlegenden Prinzipien eines neuen, dieser In-
kommensurabilität Rechnung tragenden Ansatzes zu definieren:
ein Ansatz, der diese Lücke mit der politischen Bedeutsamkeit
der Schule als Ort verbindet.17

Der realistische und der kritische Ansatz in der
Bildung
Wir wollen so vorgehen, dass wir die verschiedenen, der Spal-
tung zwischen Lehrperson und Schüler_in Rechnung tragenden
Herangehensweisen in zwei breite Kategorien einteilen: in den
realistischen und den kritischen Ansatz. In der Folge bezeich-
nen wir als realistischen Bildungsansatz eine Perspektive, die die

60



Spannung zwischen Lehren und Lernen als Signal oder Möglich-
keit versteht, eine bessere Beziehung zwischen den beiden Posi-
tionen herzustellen – und darin den Ansatzpunkt für Bildungs-
steuerung und -verwaltung findet. Wie können wir den Schü-
ler_innen den Lehrplan so vermitteln, dass der Unterricht die-
se zum Lernen anregt und dass der Lernprozess den Lehrperso-
nen zudem anzeigt, wie sie im Weiteren ihre Methoden auf die-
sen »abstimmen« können? Diese Fragen führen zu einem kreis-
oder spiralförmigen Prozess: Lernen hilft dem Unterricht, wel-
cher wiederum dem Lernen dient, etc. – ein Kreislauf, der zu
einem Optimum oder Ideal tendiert. Das Problem, diese Bezie-
hung zu verwalten, bleibt dabei immer bestehen, die Aufgabe
sicherzustellen, dass beide Seiten einander komplementieren –
und das ist vielleicht die grundlegende Idee dieses Ansatzes: Ler-
nen und Unterrichten sind komplementär, auch wenn sie sich
unterscheiden, der eine Begriff kann nicht ohne den anderen
existieren. In aller Kürze:

L ↔ S

Der realistische Ansatz

L steht für die Lehrperson, S für die Schüler_innen, der Dop-
pelpfeil ↔ verbindet die beiden in einer Beziehung der Kom-
plementarität oder gegenseitigen Implikation: Lernen kann hier
als Prozess verstanden werden, der einen Mangel an Wissen
durch die Wissensvermittlung der Lehrperson behebt. Das be-
deutet, dass die Wissbegierde der Schüler_innen dem Wissen
entspricht, das die Lehrperson auf diese überträgt, was sie wie-
derum aufgrund ihrer eigenen Lehrbegierde tut. Und diese ist so
wiederum dem Wissensmangel der Schüler_innen geschuldet.

Offenkundig entspricht der realistische Ansatz keiner eindeu-
tigen Strategie, er entspricht einer durch unendliche Varianten
modulierten Vorannahme – dennoch sollte es für uns hier aus-
reichen, ihn als grundlegende Idee zu definieren. Sie lautet: Was
es zu unterrichten und was es zu lernen gibt, ist ein und diesel-
be Sache. Darüber hinaus folgt aus dieser Vorannahme, dass Bil-
dung als Übertragung von Wissen von einer Partei auf die ande-
re definiert werden könnte,18 weil der realistische Ansatz davon
ausgeht, dass, selbst wenn Unterrichten und Lernen zwei ver-

61



schiedene Handlungen sind, Wissen als gemeinsames Element
beider fungiert – nämlich indem es ausgetauscht wird. Wissen
ist damit der Index der Komplementarität von Lehrperson und
Schüler_in – die Währung ihrer Beziehung.

Auf der anderen Seite ist der gemeinsame Nenner dessen, was
wir den kritischen Ansatz nennen, dass kein grundlegendes Ver-
hältnis zwischen Unterrichten und Lernen besteht. Im Gegen-
satz zu unserer vorherigen »Formel« ist der zentrale Punkt hier,
die Kopplung der beiden Seiten darzustellen, ohne deren Kom-
plementarität oder Konjunktion zu implizieren: Was unterrich-
tet und was gelernt wird, ist nicht dasselbe. Das bedeutet, dass
Lernprozesse ohne weiteres ohne eine Lehrperson stattfinden
können, und manchmal unterrichten wir tatsächlich, ohne dass
jemand da wäre. Wir wollen den Operator ♢ nutzen,19 um den
Mangel im Verhältnis zwischen der Lehr- L und der Lernfunkti-
on S darzustellen:

L♢S
Der kritische Ansatz

Das sollte folgendermaßen gelesen werden: Es gibt kein richti-
ges oder normales Verhältnis, das garantieren könnte, dass ei-
ne Lehrperson dasselbe unterrichtet, was ihre Schüler_innen ler-
nen. Mit anderen Worten, das Prüfen der Lehrfunktion L garan-
tiert in keiner Weise, dass wir irgendeine Einsicht in die Funkti-
onS erhalten würden – nicht einmal ein Verständnis der Schwie-
rigkeiten, mit denen wir uns konfrontiert sehen, würden wir die
Schüler_innen-Funktion S zuerst prüfen, um erst dann zu ver-
stehen, was diese für L impliziert. Nicht nur ist da keine vermit-
telnde, keine dritte Instanz, um dieses Verhältnis zu begründen,
es gibt auch keine Symmetrie zwischen den Wirkungen auf bei-
den Seiten dieses Unverhältnisses.

Ein Lernen ohne Lehrperson ist ziemlich einfach zu visualisie-
ren – und die meisten dem kritischen Ansatz zuschlagbaren Phi-
losoph_innen bieten reichhaltige Erläuterungen dazu –,20 der
umgekehrte Fall ist weniger augenscheinlich, und doch finden
wir ein schönes Beispiel in Heinrich von Kleists merkwürdigem
TextUeber die allmähliche Verfertigung der Gedanken beim Reden.21

Dort beschreibt Kleist, wie er erst im Zwiegespräch erfahren hat,

62



was seine selbst noch nicht ganz erfassten, aber bereits antizi-
pierten Gedanken bedeuteten – mit anderen Worten, es ging nie
darum, den Gesprächspartner dazu zu bringen, zu lernen, was er
als Lehrer bereits gewusst hat, sondern darum, durch den Ver-
such, jemand anderen unterrichten zu wollen, selbst Wissen zu
produzieren.22

In derselben Weise, in der die Annahme der Komplementari-
tät zwischen Lehrperson und Schüler_in als Ansatzpunkt für den
Steuerungsdiskurs dient, lädt die Auffassung eines Mangels im
Verhältnis zwischen Unterrichten und Lernen andere Diskurse
ein, in Bildungsschauplätze zu intervenieren. Man betrachte z. B.
nur einmal, wie die Zeitspanne zwischen der Rede des Lehrers
und dem Verstehen des Schülers für Augustinus die Öffnung für
das innere Licht Christi und damit die wahrhaftige Quelle al-
len Lernens markiert.23 Oder wie Kant im Mangel des Verhält-
nisses die Erscheinungsform des menschlichen Instinktmangels
wiedererkennt, was es wiederum notwendig mache, Erziehung
als Prozess zu verstehen, der »den Menschen den Gesetzen der
Menschheit [unterwirft]«, weil so das Verweilen beim Mangel
im Verhältnis den Ansatzpunkt fürs das moralische Gesetz bil-
de.24 In jenem Fall vermittelt oder ergänzt das religiöse Gefühl
den vom kritischen Ansatz diagnostizierten Mangel im Verhält-
nis – in diesem Fall, mit Kant, beschwört der kritische Ansatz ei-
ne negative Ontologie, um die Lücke selbst denken zu können,
den Mangel an instinktiven Bindungen also, die den Schauplatz
der Erziehung organisieren könnten.

In zeitgenössischen Ansätzen wird der Mangel im Verhältnis
von Lehrperson und Schüler_in ebenfalls als Eingriffsmöglich-
keit verstanden, meistens in Form einer Kritik ideologischer Ap-
parate oder Machtverhältnisse, so zum Beispiel in den Werken
von Denkern wie Bourdieu, Althusser oder Foucault. Diese grei-
fen in Anerkennung der grundlegenden Lücke zwischen Lehr-
person und Schüler_in ein, um hervorzuheben, dass jeder Ver-
such, diese Lücke zu überbrücken, einen gewissen Grad an Ent-
fremdung, Herrschaft und Macht bedingt.25

Schließlich überdenke man, wie genau diese Lücke – in der Au-
gustinus den Eintrittspunkt der christlichen Offenbarung, Kant
das Zeichen des Vorzugs der Vernunft über jedwede Idee ei-
nes natürlichen Instinkts oder einer angeborenen Neigung des

63



Menschen und Althusser sowie andere französische Nachkriegs-
denker_innen den Ort eines immerwährenden Kampfs zwischen
entfremdender Macht und Individuum sahen – im Werk von
Paulo Freire und Jacques Rancière als möglicher Ort menschlich
intellektueller und politischer Emanzipation wieder auftritt.

Macht, Regierung und Symptom
Wir wollen uns nun der zentralen Frage unserer Untersuchung
zuwenden, die uns beschreiben helfen könnte, was uns in die La-
ge versetzt, einen abweichenden Moment in der Geschichte kri-
tischer Eingriffe in den Bildungs- und Erziehungsdiskurs zu er-
fassen. In seinem BuchDie Linke, die keineAngst hat, sich beimNa-
men zu nennen26 gibt uns der brasilianische Philosoph Vladimir
Safatle eine treffende Einschätzung des wahrscheinlich grund-
legenden Hindernisses eines jeden heutigen konsistenten linken
Projekts:e:

Die Linke hat eine klare und ausgefeilte Theorie der
Macht hervorgebracht […]. Indessen, wie uns Giorgio
Agamben erinnert, hat sich die Linke selten die Aufga-
be gestellt, eine Theorie der Regierung auszuarbeiten. Es
war Michel Foucault, der als Erster behauptete, es ge-
be keine Theorie der Regierung außer der liberalen. Ver-
schiedene Probleme entstehen mit dieser Behauptung.
Eine Theorie der Macht zu haben, impliziert nicht, eine
Theorie der Regierung zu haben. Deshalb enden wir im-
mer wieder als Opfer verschiedener Versionen von »De-
zisionismus«, fasziniert von fast theologischen Konzep-
ten wie dem »politischen Willen«. Es verhält sich ein
bisschen so wie im Fall eines linken Kandidaten bei der
brasilianischen Präsidentschaftswahl von 2010, der di-
verse radikale ökonomische Veränderungen vorschlug,
etwa das Streichen der öffentlichen Schulden etc. Als er
gefragt wurde, wie er dies ohne Mehrheit im Kongress
umzusetzen gedenke und wie er ökonomische Disarti-
kulation27 vermeiden würde, antwortete er »mit einem
starken politischen Willen«. Kaum jemand war mit die-
ser Antwort zufrieden und das nicht ohne Grund.28

Wir sind uns sehr wohl der verschiedenen Machtmechanismen
bewusst, die gesellschaftliche Regeln und Apparate setzen und

64



verschieben, aber wir müssen darüberhinaus eine eigene Theo-
rie der Regierung entwickeln, eine Version davon, wie Institu-
tionen zu gestalten wären, die von dem, was wir über Macht-
verhältnisse gelernt haben, nicht untergraben, sondern ergänzt
würden. Genau diese Frage ist der Horizont zeitgenössischer
Versionen des kritischen Bildungsansatzes, von Bourdieu bis
zu Rancière: Diese Denker_innen konzeptualisieren den Ort der
Emanzipation als Ergebnis der Spaltung von Lehrperson und
Schüler_in, aber die präskriptive Dimension dieses Projekts und
dieser Methode29 existiert nur im Gegensatz zum Diskurs der
Regierung, im Gegensatz zur Fixierung von Plätzen und zur Zir-
kulation von Macht.

In diesem Sinn können die verschiedenen Verbindungen zwi-
schen einer Theorie der Macht und einer Theorie der Regierung
in klarster Weise als verschiedene Verbindungen von Emanzi-
pation und Institutionalisierung30 übersetzt werden. Wir wer-
den uns auf den Vergleich zweier voneinander abweichenden
kritischen Positionen konzentrieren. Beide sind bekannt sind
für ihr jeweiliges Vorziehen eines der beiden Begriffe und bei-
de tragen der wesentlichen Grundlosigkeit im Lehrpersonen-
Schüler_innen-Verhältnis Rechnung: einerseits die Positionen
von Kant und Freud, andererseits die Positionen von Freire und
Rancière.

Für Kant und Freud ist das Verhältnis von Lehrperson und
Schüler_in sekundär im Hinblick auf etwas anderes, nämlich
das Aussetzen oder die Umlenkung bestimmter Impulse. Das
erst erlaube die Aufnahme von Schüler_innen in den Schauplatz
der Erziehung.31 Die Unterordnung der triebhaften Maßlosigkeit
unter die formelle Umgebung der Schule wird über die Frage
emanzipatorischer Lehrmethoden gestellt – demnach wird die
Schule laut diesem kritischen Ansatz zum Ort, an dem der Wi-
derspruch zwischen Lehrperson und Schüler_in stattfindet. Bil-
dung ist zuallererst die Eingliederung des Menschen in diesen
Widerspruch.32

65



[L♢S] < Schule (Ort des Widerspruchs)

→ Eine Theorie der Macht wird einer Theorie der Regierung
untergeordnet (Kant und Freud)

Zu lesen als: Der Mangel im Verhältnis (♢) zwischen Lehrperson
und Schüler_in (L, S) ist sekundär, bleibt der Schule untergeord-
net als dem Ort, der diesen Mangel rahmt.

Das ist zum Beispiel auch der Grund, weswegen Kant von
der negativen Geste der Disziplin ausgeht, um einen bestimm-
ten Raum zu öffnen, den zu bewohnen man erlernen kann, bevor
er den positiven Aspekt des Unterrichtens diskutiert.33 Freud ist
weniger klar in diesem Punkt, aber auch für ihn hat eine negative
oder aufschiebende Geste den Vorrang, wie wir aus seinem Vor-
schlag erkennen, die Sublimierung habe den hauptsächlichen
Vorgang im Klassenzimmer darzustellen– damit ohne Rücksicht
auf das, was tatsächlich unterrichtet und gelernt wird, das Um-
lenken des direkten Triebziels es erlaube, die kindliche Wildheit
in etwas Produktives zu verwandeln.34

Der andere kritische Ansatz nimmt einen ziemlich eigentüm-
lichen Standpunkt ein. Insofern der Mangel im Verhältnis zwi-
schen Lehrperson und Schüler_in der Ort ist, an dem Eman-
zipation stattfinde, sei es grundlegender, diesen Mangel zu
bewirtschaften, als die Schule als Institution zu unterstützen.
Die Schule wird damit als Institution verstanden, die die pro-
duktive Dimension des Widerspruchs zum Verschwinden brin-
ge, etwa durch verschiedene Versuche, die Lücke zu verwalten
oder zu überbrücken. Diese Position wird im letzten Kapitel von
Rancières Der unwissende Lehrmeister eingehend untersucht, in
dem erwähnt wird, dass es unmöglich ist, die emanzipatorische
Methode zu institutionalisieren:

Was man der Gesellschaft an Vernünftigkeit gibt, nimmt
man von den Individuen, die sie ausmachen. Und was
sie den Individuen verweigert, wird die Gesellschaft sehr
wohl für sich nehmen können, aber sie wird es ihnen nie-
mals zurückgeben. Es ist mit der Vernunft wie mit der
Gleichheit, die ihr Synonym ist. Man muss wählen, ob
man sie den wirklichen Individuen zuspricht oder ihrer
fiktiven Vereinigung. […] Es würde für alle genügen zu

66



lernen, sich als gleiche Menschen in einer Gesellschaft
der Ungleichheit anzusehen. Das bedeutet, sich zu eman-
zipieren.35

Selbst wenn Freire diese Definition von Emanzipation niemals
akzeptierte – er würde im Gegenteil bekräftigen, dass die grund-
sätzliche Gleichheit der Menschheit dafür sorge, dass die unglei-
che Gesellschaft verändert werde –,36 wäre der zentrale Punkt,
auf den sich beide sicher einigen könnten, die gegensätzliche Be-
ziehung, die den Ort des emanzipatorischen Kampfs den insti-
tutionellen und sozialen Strukturen gegenüberstellt – Struktu-
ren, deren Existenz es erfordert, den Mangel im Verhältnis zwi-
schen Lehrperson und Schüler_in durch den Diskurs ihrer Kom-
plementarität zu ersetzen.

[L♢S] > Schule (Raum der Nahtstelle)

→ Eine Theorie der Macht wird einer Theorie der Regierung
entgegengestellt37 (Freire und Rancière)

Zu lesen als: Eine Intervention am Ort des Mangels im Verhält-
nis vonLundShat Vorrang vor der Schule als Institution, welche
so in Wirklichkeit zu einem Raum wird, der sich durch das Ver-
schwinden und das Vernähen [suture] des Unverhältnisses zwi-
schen L und S ergibt.

Im Fall Freuds und Kants haben wir eine Theorie der Macht,
die einer Theorie der Regierung untergeordnet ist. Wir wissen,
dass es einen grundlegenden Exzess oder eine Wildheit gibt, ei-
nen Anspruch auf Beherrschung und Gesetz. Wir wissen, dass es
eine zerreißende Gewalt gibt, die ein Verhältnis zwischen dem
unterrichteten Wissen und der dieses Wissen erlernenden Schü-
ler_in behindert. All dies ist aber einer Theorie der Regierung un-
tergeordnet, nämlich der Tatsache, dass wiederum die Kinder
den »Gesetzen der Menschheit« in Form des Schulgesetzes un-
tergeordnet werden müssen. Wir gehen zunächst in die Schule,
um »stillsitzen« zu lernen, und erst danach werden wir von den
Machtspielen eingeholt. Erst nach dem Setzen des Gesetzes kann
die Frage von Exzess und dessen Zähmung erst wirklich gestellt
werden.

Im Fall von Rancière und Freire finden wir eine andere Positi-
on: Es findet sich eine Theorie der Macht, die mit einer Theorie

67



der Regierung kollidiert. Weil wir wissen, wie Macht wirkt, las-
sen wir uns gar nicht erst auf einen Regierungsdiskurs ein.

Diese zwei Positionen decken sich mit zwei unterschiedlichen
Symptomen: Im Fall von Kant und Freud finden wir die wohlbe-
kannte Kritik, dass – ordnet man die Emanzipation der Institu-
tionalisierung bzw. den Exzess dem Gesetz unter – eine durch
kritische Philosophie oder Psychoanalyse »geleitete« Bildung
nur auf die Anpassungen an die Sitten und Bräuche einer be-
stimmten Zeit und ihrer geschichtlich bestimmten Herrschafts-
logik hinauslaufen könne.38 Die Grenze einer so verstandenen
Bildung und Erziehung wäre es, aus einem Kind ein Kind seiner
Zeit zu machen.

Viel interessanter ist allerdings das Symptom der emanzipato-
rischen Methode. Wenn Emanzipation eine bestimmte Freiheit
vom eigenen Platz und damit eine bestimmte Freiheit von den
sozialen Normen bedeutet, folgt eine spontane Unterordnung
der pädagogischen Inhalte unter die emanzipatorische Form –
was wiederum bedeutet, dass es einen (paradoxen) Filter oder
eine Einschränkung gibt bezüglich dessen, was am einfachsten
gelehrt werden kann durch die Methode von Jacotot. In dem Mo-
ment, in dem wir unsere Aufmerksamkeit auf den produktiven
Mangel im Verhältnis zwischen Unterricht und Lernen in der
durch Institutionalisierung von Bildung bedingten Verknöche-
rung richten, können nur noch die diesen Mangel direkt und po-
sitiv ertragenden, ja diesen inszenierenden Wissensfelder durch
die intellektuell emanzipierten Schüler_innen erlernt werden:
zum Beispiel das Wissen der historischen Entfaltung der Eman-
zipation selbst. Wir können also die gegenwärtigen Formen von
Unterdrückung, Rassismus und Sexismus diskutieren, wir kön-
nen Geschichte oder Literatur lehren, aber es zeigt sich ein Hin-
dernis, sobald wir zum Beispiel versuchen, Mathematik oder
Chemie zu unterrichten – Wissensfelder, die die äußerste Rein-
heit von Gesetz und Normen sowie die disziplinierte Beweisfüh-
rung verkörpern. In dem Moment, in dem der zu erklärende Auf-
trag selbst – basierend auf Wiederholung, Kommunikation, blin-
der Regelbefolgung – der allgemeinen Methode untergeordnet
und ein Moment derselben werden müsste, an diesem Punkt, so
scheint es zumindest, finden wir uns in einer lähmenden Logik
wieder. Eine bestimmte Einschränkung der emanzipatorischen

68



Methode ist in einer Art entfremdender Gegentendenz spürbar.
Jede Lehrperson, die einmal mit einer Version der Methode Frei-
res oder Jacotos gearbeitet hat, wird bestätigen können, dass
die Ermächtigung, die ihre Schüler_innen beim Lernen von Ge-
schichte oder Poesie durch ihre eigene intellektuelle Kraft er-
lebt haben, nicht dieselbe ist, wie dort, wo Mathematik das Un-
terrichtsthema war. Das Studium der Mathematik konfrontiert
uns mit diversen Hindernissen, wenn es als Schauplatz für Un-
terbrechungen, Mängel und persönliche Kreativität dienen soll.
An diesem Punkt bleibt noch unklar, was die Einschränkung in
der Anwendung der emanzipatorischen Methode tatsächlich ist.
Wir werden aber versuchen, diesen symptomatischen Ausnah-
mefall auf den folgenden Seiten etwas tiefergehend zu untersu-
chen.

Letztlich ist es dieser problematische Ausdruck von Emanzi-
pation und Institutionalisierung – der Ausdruck des Mangels
im Verhältnis von Unterrichten und Lernen einerseits, der Plat-
zierung dieses Mangels andererseits –, der den Raum für ei-
nen anderen kritischen Bildungsansatz eröffnet: einen – sich
zu Slavoj Žižeks philosophischem Projekt bekennenden – An-
satz, der versucht, den Widerspruch zwischen dem kantianisch-
freudianischen Paradigma und dem Rancières in einen Motor für
emanzipatorische Bildung zu verwandeln.

Emanzipation und Institutionalisierung
Wir wollen uns nun auf den von Rancière betonten Unterschied
zwischen intellektueller und sozialer Emanzipation konzen-
trieren. Die hier entwickelte These lautet – das ansprechend,
was wir als das »Symptom« des emanzipatorischen Paradig-
mas bezeichnet haben –, dass eine strenge Korrelation zwischen
den zeitlichen, mit der Institutionalisierung in Verbindung ste-
henden Modalitäten einerseits und der Emanzipation, also den
durch bestimmte Wissensfelder existierenden Hindernissen für
die allgemeine Lehrmethode andererseits herrscht. Kurz, weil
bestimmte Unterrichtsstoffe eine bestimmte Form von Kon-
sistenz mit der institutionellen Form teilen, erscheinen sie als
gegensätzlich zur emanzipatorischen – selbst gegen die konsis-
tente Zeitlichkeit von Institutionen konstruierten – Methode.

69



Die in seinem Buch Der unwissende Lehrmeister beschriebene
Herangehensweise Rancières ans Werk von Joseph Jacotot ver-
deutlicht die Antinomie zwischen emanzipatorischer Methode
und den verschiedenen geschichtlichen Versuchen, diese zu in-
stitutionalisieren. Nach dem Zitat einer langen Passage aus ei-
ner Rede Jacotots an der Militärakademie von Frankreich, die auf
dem Titelblatt des Bands Universeller Unterricht. Mathematik ge-
druckt ist (»Ein Werk, in dem nach der in jedem Fach angewand-
ten, zur Verzweiflung treibenden Angewohnheit des Meisters
kein Wort über die Mathematik steht«), erklärt Rancière zum
Beispiel:39

[D]er universelle Unterricht ist nicht eine soziale Metho-
de und [kann] es nicht sein. Er kann sich weder durch
die noch in den Institutionen der Gesellschaft verbrei-
ten. Sicherlich respektieren die Emanzipierten die gesell-
schaftliche Ordnung. Sie wissen, dass sie unter allen Um-
ständen weniger schlecht als die Anomie ist. Aber das
ist alles, was sie ihr zugestehen, und keine Institution
kann sich mit diesem Minimum zufriedengeben. Es ge-
nügt der Ungleichheit nicht, respektiert zu werden, sie
möchte beglaubigt und geliebt werden. Sie möchte er-
klärt werden. Jede Institution ist eine Erklärung der Ge-
sellschaft, eine Inszenierung der Ungleichheit. Ihr Prin-
zip verhält sich antithetisch zu demjenigen einer Metho-
de, die auf der Gleichheit und der Ablehnung der Erklä-
rung gegründet ist, und wird es immer sein. Der univer-
selle Unterricht kann sich nur an Individuen richten, nie-
mals an Gesellschaften.40

Aber wieso soll das »Prinzip« der Institution gegensätzlich zur
intellektuellen Emanzipation sein? Wieso handelt es sich nicht
um einen historisch bedingten Gegensatz? Der Schlüssel zur
strukturalen Dimension des Antagonismus wird in einer spä-
teren Passage des Texts gegeben, wenn Rancière erklärt, dass
»[n]ur der Zufall stark genug [ist], den eingesessenen, einge-
fleischten Glauben in die Ungleichheit umzustoßen«.41

Wir sehen somit, dass der Gegensatz zwischen Emanzipati-
on und Institutionalisierung einer der zeitlichen Modalitäten ist:
Nur das Kontingente kann die Kontinuität der lähmenden und
verknöchernden Ungleichheit unterbrechen und einen eman-
zipatorischen Moment bewirken. Wir werden hier zurückge-

70



bracht zur minimalen Definition von Institutionalisierung, wie
sie von Maurice Merleau-Ponty als Dauer bestimmt wurde:

Unter Institution verstand man hier also das Erfah-
rungsgeschehen, wodurch die Erfahrung um eine Di-
mension der Dauer bereichert wird. In Bezug auf diese
wird eine Reihe anderer Erfahrungen Sinn haben und ei-
ne denkbare Fortsetzung oder Geschichte bilden. – Oder
man verstand unter Institution ein Geschehen, das in
mir einen Sinn niederschlägt, nicht als Überleben oder
Residuum, sondern als Appell an eine Fortsetzung, als
Forderung nach Zukunft [avenir, A. d. Ü.].42

Wir könnten nun Rancières kritischen Ansatz mittels folgenden
Mathems formalisieren:

Institutionalisierung: [L ↔ S] (Dauer)
♢

Emanzipation: [L♢S]

Rancières kritischer Ansatz

Der Mangel im Verhältnis zwischen Lehrperson und Schüler_in
(L♢S) ist gespiegelt im Unverhältnis (♢) zwischen dem Platz,
der dieses vernäht (L ↔ S, der ihn also in etwas verwandelt, das
bestehen bleibt, eine Dauer), und dem emanzipatorischen Po-
tential des Mangels im Verhältnis (L♢S, was als Grundlage von
Emanzipation direkt vorausgesetzt wird).

Dieser Gegensatz zwischen der emanzipatorisch kontingen-
ten Unterbrechung und dem dramatischen Andauern der Un-
gleichheit wird in Rancières späterem Werk tatsächlich noch
weiter aufbereitet und ausgearbeitet – und obwohl der Philo-
soph vorsichtig und skeptisch bleibt, scheint dieses Problem
später durch ihn als die grundlegende Herausforderung des
Kommunismus erkannt worden zu sein. In seiner Vorlesung
Kommunisten ohne Kommunismus? aus dem Jahr 2009 wiederholt
er seine Position bezüglich des Unterschieds zwischen intellek-
tueller Emanzipation und Kommunisierung:

Wenn wir also sagen, die kommunistische Hypothese
sei die Hypothese der Emanzipation, dürfen wir die his-

71



torische Spannung zwischen diesen beiden Hypothe-
sen nicht vergessen. Die kommunistische Hypothese ist
möglich auf der Grundlage der Hypothese der Emanzi-
pation, also der Kollektivierung der Macht eines jeden.
Sie ist möglich auf der Grundlage der egalitären Annah-
me. Zur gleichen Zeit ist die kommunistische Bewegung
– das heißt, die Bewegung, die die Schaffung einer kom-
munistischen Gesellschaft als Ziel definiert – von ihrem
Beginn an von der gegenteiligen Annahme durchdrun-
gen gewesen: der nichtegalitären Annahme in ihren ver-
schiedenen Aspekten: der pädagogisch/progressiven Hy-
pothese der Teilung der Intelligenz; der konterrevolu-
tionären Analyse der Französischen Revolution als dem
Ausbruch des Individualismus, der die Formen sozialer
Solidarität zerstört habe; der bürgerlichen Denunziation
der autodidaktischen und anarchischen Aneignung von
Worten, Bildern und Hoffnungen durch die kleinen Leu-
te und so weiter. Die Hypothese der Emanzipation ist ei-
ne Hypothese des Vertrauens. Aber die Entwicklung der
marxistischen Wissenschaft und der kommunistischen
Parteien hat sie mit ihrem Gegenteil vermengt, einer Kul-
tur des Misstrauens basierend auf einer Annahme der
Unfähigkeit.43

Allerdings schlussfolgert er hier im Gegensatz zu seiner früheren
Position:

Kommunismus ist für uns als eine Tradition denkbar, die
um eine Anzahl von bedeutenden oder unbedeutenden
Momenten herum geschaffen wurde, als einfache Arbei-
ter und gewöhnliche Männer und Frauen ihre Fähigkeit,
für ihre Rechte und für die Rechte aller zu kämpfen oder
Fabriken, Unternehmen, Verwaltungen, Armeen, Schu-
len zu betreiben unter Beweis stellten, indem sie die
Macht der Gleichheit eines jeden mit jedem kollektivier-
ten. Wenn etwas unter der Bezeichnung Kommunismus
rekonstruiert werden muss, dann ist es eine Form der
Zeitlichkeit, die die Verbindung dieser Momente singu-
larisiert.44

Wir erkennen hier ein leicht anders geartetes Anliegen als das
noch in den Ausführungen zu Jacotots allgemeiner Methode auf-
tauchende: Wie lässt sich eine »Form der Zeitlichkeit« konstru-

72



ieren, die Unterbrechungen verbindet, ohne diese Einbrüche zu
einer Kontinuität zu reduzieren?

Den Weg jenseits des Unverhältnisses zwischen Institutiona-
lisierung als Dauer und Emanzipation als Unterbrechung, als
einzelne Unterbrechungen des Kreises der Ungleichheit zu ge-
hen, läge im Begriff einer Kontinuität ohne Dauer. Diese interes-
sante Herausforderung erlaubt es uns bereits, das, was wir das
»Symptom« des emanzipatorisch Kritischen Ansatzes genannt
haben, in neuem Licht zu sehen: Nur ein Wissen, das diese para-
doxe Kontinuität interpretiert, scheint dem emanzipatorischen Bil-
dungsmodell zu entsprechen. Die exakten Wissenschaften – also
Wissensformen, die äußerst von einem Konsistenzbegriff abhän-
gig sind – scheinen sich gegen die emanzipatorische Methode
zu sträuben. Deshalb auch die Bevorzugung der Humanwissen-
schaften als privilegierte Wissensfelder von denjenigen, die ver-
sucht haben, sich an Freires oder Rancières Bildungsansatz zu
orientieren. Genau weil Institutionen für Rancière gesellschaft-
liche Fiktionen sind – nämlich Fiktionen konsistenter und per-
manenter gesellschaftlicher Instanzen, wohingegen der eman-
zipatorische Schauplatz einer der Inkonsistenzen und Unterbre-
chungen ist, der Ort, an dem das Unverhältnis an sich erscheint
–, beginnt der Gegensatz zwischen Dauer und Unterbrechung,
zwischen Institutionalisierung und Emanzipation für den – un-
überwindbaren – Gegensatz zwischen dem realistischen und
dem kritischen Bildungsansatz zu stehen:

gesellschaftliche Fiktion (Konsistenz)
♢

emanzipatorischer Schauplatz (Inkonsistenz)

Rancières Hypothese

Man beachte, dass wir einmal mehr die das Unverhältnis zwi-
schen Institutionalisierung und Emanzipation etablierende
»Formel« umschreiben können. Für Rancière entspricht jene
der Formel des Unverhältnisses zwischen einem als verbindend
gegenüber einem als spaltend verstandenen Bildungsansatz:
[L ↔ S]♢[L♢S].

Was wir hier symptomatisch genannt haben, bedeutet, dass
nur Wissensfelder, die zur emanzipatorischen Methode passen,

73



den Mangel im Herzen der Methode interpretieren – also ein
Wissen, das einen semantischen Inhalt oder eine Metapher für
die Struktur zur Verfügung stellt. Deshalb sind der Leseunter-
richt oder das Diskutieren verschiedener Formen von Unterdrü-
ckung die meistzitierten Beispiele der Anwendung dieses Ansat-
zes. Es sind dies die Wissensfelder, die tatsächlich den Motor der
Methode spiegeln, die Rolle von Diskontinuität und Begehren.
Andererseits sind die mathematischen oder naturwissenschaft-
lichen Wissensfelder schon der Form halber mit einer bestimm-
ten Autonomie ausgestattet, einem selbstidentischem Modus
von Dauer und Konsistenz – und deshalb verlangt das Unterrich-
ten oder Lernen dieser Felder von uns mehr als nur »Respekt«
für einen Auftrag, der »weniger schlecht ist als eine Störung«:
Diese Felder verpflichten uns zu lernen und leidenschaftlich ge-
genüber etwas zu sein, das auch ohne uns stattfindet, etwas, das
keine Unterbrechung duldet, keine persönliche Interpretation,
keine Anerkennung usw. Wenn man im Klassenzimmer über ge-
sellschaftliche Antagonismen spricht, sind die Schwierigkeiten,
diese Ideen nachzuvollziehen, ebenso die Schwierigkeiten der
Lernmethode. Deshalb trägt ein Problem zur Ausarbeitung des
jeweils anderen bei. Wohingegen Mathematik durch die Metho-
de intellektueller Emanzipation zu unterrichten uns in eine an-
dere Sackgasse führt – wieso? Weil die Mathematik, während die
emanzipatorische Methode eine formale Unterbrechung benö-
tigt, es bedingt, dass wir Konsistenz, Eindeutigkeit und Konti-
nuität schätzen lernen. Damit wird auf der Ebene der Konfron-
tation von Form und Inhalt der Antagonismus zwischen Institu-
tionalisierung und Emanzipation wieder eingeführt. Diese Sack-
gasse könnte man demnach auch als die Quelle der Kritik von
Peter Hallward an den Grenzen von Rancières pädagogischer
Methode ansehen:

Jede Bildung, die ihren Namen verdient, findet in einem
Raum statt, der durch eine Affirmation der Gleichheit er-
öffnet wurde; aber diese Affirmation ist mit Bedingun-
gen verbunden (der Angemessenheit, der Ermutigung,
der Ermächtigung), denen ebenfalls entsprochen wer-
den muss, bevor eine solche Bildung praktisch wirksam
werden kann. Wenn die Fähigkeit zu unterrichten bis zu
einem gewissen Maß unabhängig von Wissen oder Kön-

74



nen ist, könnte es durchaus sein, dass diese Unabhängig-
keit ebenso gut das Resultat wie die Voraussetzung bil-
det. Hinsichtlich des ganzen Ausmaßes dieser Unabhän-
gigkeit neigt Rancières kompromisslose Position dazu,
das Problem zu vereinfachen. »Es geht (in den menschli-
chen Gesellschaften)«, darauf besteht Rancière-Jacotot,
»immer nur darum, eine Sprache zu verstehen und zu
sprechen«, oder darum, ein Werkzeug zu benutzen. Aber
basiert Bildung tatsächlich auf dem Modell des Erler-
nens von Sprachen? Ist das Erlernen von Sprachen oder
der Werkzeuggebrauch tatsächlich so wenig erklärungs-
bedürftig, wie Jacotot meint?45 Inwieweit ist es möglich,
darauf zu verzichten, auf die Ökonomie der Erklärung
zurückzugreifen, was Wissensfelder angeht, die weniger
zugänglich, »zuhanden« sind als die natürlichen Spra-
chen – Felder, zum Beispiel, wie die Quantenphysik oder
die Neurologie?46

Unsere durch Hallwards Kritik gestützte Hypothese lautet, dass
das, was vom emanzipatorischen Schauplatz ausgeschlossen
wird – der formale Bereich der Kontinuität, Eindeutigkeit, Dau-
er, etc., verbunden mit den das emanzipatorische Potential til-
genden gesellschaftlichen Fiktionen –, von innen als symptoma-
tische Grenze der Methode selbst zurückkehrt. Das erscheint im
Unterricht der »exakten Wissenschaften«, also der sich genau
auf diese formale Dimension stützenden Wissensfelder.

Nun findet sich jedoch die interessante Tatsache, dass Ranciè-
re zwar im Spracherwerb das Modell für emanzipatorisches Ler-
nen sieht47 – ein die formbaren und ermächtigenden Unterricht-
stoffe bevorzugendes Modell –, seine Sprachauffassung aber
nicht dem Rechnung trägt, was Lacan schon früh in seiner Leh-
re die »den Beziehungen des Sprechens [parole] und der Spra-
che [langage] immanente […] Antinomie« genannt hat.48 Was
wir »Sprache« nennen, muss der inhärenten Unmöglichkeit des
Sprechens selbst Rechnung tragen – dem irreduziblen Schisma
zwischen Sprecher_in und dem, wovon gesprochen wird, die-
ser beharrenden Lücke, die schon von Augustinus vorhergese-
hen wurde –, aber ebenfalls der umgekehrten Unmöglichkeit, da
die Tatsache, dass wir nie meinen, was wir sagen, uns nicht davon
abhält, von spezifischen, scheinbar eindeutigen Bedeutungsprozessen
bestimmt zu sein. Kurz, Sprache ist nicht nur etwas, das wir spre-

75



chen – sie ist vor allen anderen Dingen etwas, das uns spricht,
etwas, das erkennbare Festlegungen auf dem Körper produziert,
als wäre sie einer Konsistenz unterworfen, der sie nicht zuge-
stimmt hat. Jean-Claude Milner drückt es so aus:

Der Punkt, an dem die Psychoanalyse eingreift, lässt
sich tatsächlich folgendermaßen zusammenfassen: Der
Übergang vom vorherigen Moment, in dem das spre-
chende Wesen unendlich anders sein könnte, als es ist
– in seinem Körper und seinem Denken –, hin zum spä-
teren Moment, in dem das sprechende Wesen, aufgrund
seiner Kontingenz selbst, einer ewigen Notwendigkeit
völlig gleich geworden ist. Denn letztlich spricht die Psy-
choanalyse nur von einer Sache: von der Umwandlung
einer jeden subjektiven Singularität in ein Gesetz, das
ebenso notwendig wie die Gesetze der Natur und ebenso
kontingent wie absolut ist.49

Wenn unsere Sprachauffassung diese komplexe Antinomie ein-
schließt – damit die kontingente Bedeutungsunterbrechung des
Subjekts und die hervortretende, uns wie von außen bestim-
mende Notwendigkeit verbindend –, dann ist es nicht länger
möglich zu akzeptieren, dass die emanzipatorische Methode tat-
sächlich das Erlernen von Sprache zu ihrem Modell nimmt. Folg-
lich – und ohne, wie es Hallward vorschlägt, mit der Korrelati-
on zu brechen – könnten wir uns vielleicht vorstellen, diese Idee
zu ihrer letzten Konsequenz weiterzutreiben, indem wir akzep-
tieren, dass wir, wenn der Spracherwerb und ihre Handhabung
die allgemeine Form des Lernens wäre, dann genau lernen müs-
sen, wo Sprache für sich allein Bestand hat, wo sie als autonome
Struktur erscheint – dort also, wo Sprache selbst institutionali-
siert.50

Übersetzt von Jonas Borer

1. Der hier zum ersten Mal, allerdings
gekürzt veröffentlichte Artikel »The-
re is no Wissentrieb«: Emancipation
and Institution, from Rancière to Žižek

sollte 2014 in englischer Sprache im
von Antonia Garcia herauszugeben-
den Werk Žižek & Education veröf-
fentlicht werden. Weil das Projekt

76



von Garcia nicht zur Vollendung ge-
langt ist, handelt es sich hier um
dessen Erstveröffentlichung, von
mir aus dem Englischen ins Deut-
sche übersetzt. Ich konnte diesen
Text wiederum im Rahmen mei-
ner erziehungswissenschaftlichen
Dissertation konsultieren. Um das
englische Original von Tupinambá
kann hier bei ihm gebeten werden:
h t t p s : / / u f r j . a c a d e m i a . e d u / G a
b r i e l T u p i n a m ba [letzter Aufruf
am 22.6.2023]. Tupinambás in man-
cherlei Weise für Lacanianerinnen
und Lacanianer provozierendes wie
herausforderndes Denken – vgl. da-
zu die Kontroversen um sein Buch
The Desire of Psychoanalysis: Exer-
cises in Lacanian Thinking (Evans-
ton, IL 2021, Northwestern Univer-
sity Press) – wird damit erstmals in
deutscher Sprache zugänglich, nach-
dem Slavoj Žižek bereits 2020 – also
noch vor der eigentlichen Veröffent-
lichung des Werks von Tupinambá!
– in seinem auf Deutsch erschiene-
nen Lacans politische Klinik des Seins
(Frankfurt a. M., Klostermann) dar-
auf verwiesen hatte. Diese Kritik
wurde in Žižeks Surplus-Enjoyment:
AGuide for the Non-Perplexed schließ-
lich in englischer Sprache veröffent-
licht (London 2022, Bloomsbury, vgl.
101ff.). Ich möchte Gabriel an dieser
Stelle nicht nur für seine Erlaubnis,
seinen Text zu übersetzen, sondern
auch für seine Unterstützung mei-
nes Projekts herzlich danken, ebenso
Artur Boelderl und Peter Widmer, die
meinen Vorschlag wohlwollend auf-
genommen und es damit ermöglicht
haben, diesen Text nun erstmals zu
publizieren. (A. d. Ü.)

2. Vgl. Jacques Lacan, Encore. Seminar
XX (1972-1973), hg. v. Jacques-Alain
Miller, übers. v. Norbert Haas, Vreni
Haas, Hans-Joachim Metzger, Wien
2015, Turia + Kant, 114, Kursivierun-
gen hier und in allen folgenden Zita-
ten wie im Original.

3. Die englische Ausgabe des Seminars
(On Feminine Sexuality: The Limits of
Love and Knowledge, übers., mit Anm.
von Bruce Fink, New York 1998, Nor-
ton, 105) verweist hier auf zwei Bei-
spiele im Werk Freuds, nämlich auf
Passagen in den Drei Abhandlungen
zur Sexualtheorie (1905d, in ders., Ge-
sammelteWerke [GW], London 1940–
52, Imago, V: 95) und den Bemerkun-
gen über einen Fall von Zwangsneuro-
se (1909d, GW VII: 460). Hier wird,
im Gegensatz zu Lacans »Wissen-
trieb« [sic] Freuds »Wisstrieb« (da-
mals noch »Wißtrieb«) verwendet.
Ebenso schreibe ich nicht ›Begehren
nach Wissen‹, sondern »Wissbegier-
de«. (A. d. Ü.)

4. Tupinambá bezieht sich hier auf die
Übersetzung des »Wisstriebs« inNo-
tes upon a Case of Obsessional Neu-
rosis in Freud, The Standard Edition
of the Complete Psychological Works
of Sigmund Freud [SE], hg. v. James
Strachey, London 1953–74, Hogarth,
X: 151–318: 245. (A. d. Ü.)

5. Diese hier (und gegen Ende des Ar-
tikels) von Tupinambá nur angedeu-
tete »Antinomie« lässt sich anhand
von Mladen Dolars Kapitel Cogito as
the Subject of the Unconscious in Slavoj
Žižek (Hg.), Cogito and the Uncon-
scious, Durham, NC 1998, Duke Uni-
versity Press, 11–40, nachvollziehen.
Er stützt sich – im Unterschied zu
Tupinambá, der Seminar XX und XI
anführt – auf Lacans Seminar XIV, La
logique du fantasme, das Anfang 2023
endlich offiziell veröffentlicht wur-
de. Siehe auch Kirk Turner, Lacanian
Fantasy: The Image, Language and
Uncertainty, London 2022, Taylor &
Francis. (A. d. Ü.)

6. Vgl. Jacques-Alain Miller, Paradigms
of Jouissance, in Lacanian Ink 17
(2000), 10–47, in Teilen einsehbar
hier: https://www.lacan.com/fr
a m e X V I I 2 . h tm [letzter Aufruf am
13.6.23].

77

https://ufrj.academia.edu/GabrielTupinamba
https://ufrj.academia.edu/GabrielTupinamba
https://www.lacan.com/frameXVII2.htm
https://www.lacan.com/frameXVII2.htm


7. Vgl. Slavoj Žižek, The Parallax View,
London 2006, Verso, 61–64.

8. Tupinambá zitiert hier Lacans Se-
minar XIV, La logique du fantasme
(in deutscher und englischer Spra-
che unveröffentlicht), genauer die
Sitzung vom 14.4.1967. Zur Überset-
zung von »Il n’y a pas de rapport se-
xuel« vgl. R. Nemitz’ Ausführungen:
https://lacan- entziffern.de/rea
les/es- gibt- kein- sexuelles- verha
eltnis/ [letzter Aufruf am 22.6.2023].
(A. d. Ü.)

9. Jacques Lacan, Die Wissenschaft und
die Wahrheit [1966], in ders., Schrif-
ten. Vollständiger Text, hg., übers. v.
Hans-Dieter Gondek, 2 Bde., Wien
2015–16, Turia + Kant, II: 401–428:
416.

10. Tupinambá scheint sich hier auf das
»higher-order thinking« in der Ta-
xonomie des Psychologen und Er-
ziehungswissenschaftlers Benjamin
Bloom zu beziehen. (A. d. Ü.)

11. Jacques Lacan, Subversion des Sub-
jekts und Dialektik des Begehrens im
Freud’schen Unbewussten [1960], in
ders., Schriften, II: 325–368: 339.

12. Tupinambá zitiert die englische
Übersetzung des Seminars: Jacques
Lacan, The Other Side of Psychoana-
lysis: Seminar XVII, übers. v. Russell
Grigg, New York 2007, Norton, 23.
Die Übersetzung hier ist meine eige-
ne, anhand des französischen Origi-
nals, vgl. Jacques Lacan, L’envers de
la psychanalyse. Le séminaire XVII, Pa-
ris 1991, Seuil, 23: »S’il y a quelque
chose que la psychanalyse devrait
nous forcer de maintenir mordicus,
c’est que le désir de savoir n’a aucun
rapport avec le savoir […].« Eine inof-
fizielle deutsche Übersetzung findet
sich zwar, diese ist aber nicht oh-
ne weiteres zugänglich, vgl. wieder-
um die Ausführungen von R. Nemitz
hier: https://lacan- entziffern.de

/seminar- 17- x/ [letzter Aufruf am
22.6.2023]. (A. d. Ü.)

13. Um die Gemeinsamkeit der beiden
Begriffe auch formal herauszustrei-
chen, übersetze ich hier »to teach«
als »lehren« und verwende an die-
ser Stelle noch nicht das auch in der
Übersetzung von Rancières Werk
gebräuchlichere, für »enseigner«
genutzte »unterrichten«. Vgl. dazu
auch die Fußnote 29 unten. (A. d. Ü.)

14. In gewissen Schweizer Dialekten –
unter anderem in meinem – ver-
schwindet dieser Unterschied tat-
sächlich. Man »lehrt« sowohl, wenn
man sich Wissen selbst aneignet,
wenn man dieses vermittelt be-
kommt, als auch, wenn man ver-
sucht, dieses an jemanden zu ver-
mitteln. (A. d. Ü.)

15. Siehe dazu Sigmund Freud (1937c),
Die endliche und die unendliche Ana-
lyse, in GW XVI, 57–99: 94. Vgl. dazu
auch Jonas Borer, Besser Scheitern an
Hegel. Logik und Pädagogik zwischen
Freiheit und Entfremdung, in psychoso-
zial, 43:1 (2020), 97–110. (A. d. Ü.)

16. Man kann sich nicht nur als Erzie-
hungswissenschaftler fragen, inwie-
fern die Konzepte der vier genannten
Theoretiker tatsächlich noch zeit-
genössisch sind. In der Folge soll-
te sich aber der/dem geneigten Le-
ser/in aufklären, dass Tupinambás
Auswahl durch seinen strukturalen
Ansatz begründet sein mag. (A. d. Ü.)

17. Dieser letzte Teil findet sich nicht
in der hier vorgelegten Übersetzung.
Ich verweise dazu gerne auf Tupin-
ambás Original. (A. d. Ü.)

18. Vgl. Paolo Freire, Pädagogik der Un-
terdrückten. Bildung als Praxis der Frei-
heit, Hamburg 1975, Rowohlt, 57ff.

19. Wir borgen uns das Symbol von
Lacans Algebra: »Die Raute ♢ [ist]

78

https://lacan-entziffern.de/reales/es-gibt-kein-sexuelles-verhaeltnis/
https://lacan-entziffern.de/reales/es-gibt-kein-sexuelles-verhaeltnis/
https://lacan-entziffern.de/reales/es-gibt-kein-sexuelles-verhaeltnis/
https://lacan-entziffern.de/seminar-17-x/
https://lacan-entziffern.de/seminar-17-x/


zu lesen als ›Begehren nach‹ und
[sie ist] ebenso lesbar in rückläu-
figem Sinn, was eine Identität ein-
führt, die auf einer absoluten Nicht-
Reziprozität gegründet ist.« Jacques
Lacan, Kant mit Sade [1966], in ders.,
Schriften, II: 289–321: 300.

20. Vgl. insbesondere Jacques Ranciè-
re, Der unwissende Lehrmeister. Fünf
Lektionen über die intellektuelle Eman-
zipation, übers. v. Richard Steurer,
Wien 2007, Passagen [frz. Origi-
nal Le maître ignorant. Cinq leçons
sur l’émancipation intellectuelle, Paris
1997, Fayard], und ders., Die Nacht
der Proletarier. Archive des Arbeiter-
traums, übers. v. Brita Pohl, Wien
2013, Passagen [frz. Original La nuit
des prolétaires. Archives du rêve ouvrier,
Paris 1981, Fayard, und erneut Paris
2005, Hachette.

21. Man findet den Text im dritten Band
seiner von Siegfried Streller heraus-
gegebenen Werke und Briefe in vier
Bänden, Frankfurt 1986, Insel, 722–
723. Die 1878 erstveröffentlichte Ver-
sion des wahrscheinlich 1806 von
Kleist verfassten Texts findet sich zu-
dem hier: https://kleist-digital.de/
sonstige-prosa/allmaehlige_verfert
igung [letzter Aufruf am 21.2.2025].

22. »Oft sitze ich an meinem Geschäfts-
tisch über den Acten, und erforsche
in einer verwickelten Streitsache den
Gesichtspunkt, aus welchem sie wol
zu beurtheilen sein möchte. Ich pfle-
ge dann gewöhnlich in’s Licht zu se-
hen, als in den hellsten Punkt, bei
dem Bestreben, in welchem mein
innerstes Wesen begriffen ist, sich
aufzuklären. Oder ich suche, wenn
mir eine algebraische Aufgabe vor-
kommt, den ersten Ansatz, die Glei-
chung, die die gegebenen Verhältnis-
se ausdrückt, und aus welcher sich
die Auflösung nachher durch Rech-
nung leicht ergibt. Und siehe da,
wenn ich mit meiner Schwester da-
von rede, welche hinter mir sitzt, und

arbeitet, so erfahre ich, was ich durch
ein vielleicht stundenlanges Brüten
nicht herausgebracht haben würde.
Nicht, als ob sie es mir im eigent-
lichen Sinne sagte; denn sie kennt
weder das Gesetzbuch, noch hat sie
den Euler oder Kästner studirt. Auch
nicht, als ob sie mich durch geschick-
te Fragen auf den Punkt hinführ-
te, auf welchen es ankommt, wenn
schon dies letzte häufig der Fall sein
mag. Aber weil ich doch irgendei-
ne dunkle Vorstellung habe, die mit
dem, was ich suche, von fern her in
einiger Verbindung steht, so prägt,
wenn ich nur dreist damit den An-
fang mache, das Gemüth, während
die Rede fortschreitet, in der Not-
hwendigkeit, dem Anfang nun auch
– ein Ende zu finden, jene verwor-
rene Vorstellung zur völligen Deut-
lichkeit aus, dergestalt, daß die Er-
kenntnis zu meinem Erstaunen, mit
der Periode fertig ist. Ich mische un-
artikulirte Töne ein, ziehe die Verbin-
dungswörter in die Länge, gebrauche
wol eine Apposition, wo sie nicht nö-
thig wäre, und bediene mich anderer,
die Rede ausdehnender Kunstgriffe,
zur Fabrikation meiner Idee auf der
Werkstätte der Vernunft, die gehöri-
ge Zeit zu gewinnen.« (Kleist, Ueber
die Verfertigung, zit. n. der Erstveröf-
fentlichung, ebd.)

23. Tupinambá zitiert die ausgezeich-
nete, von J. H. S. Burleigh heraus-
gegebene Sammlung Augustinus,
Earlier Writings (London 1953, SCM
Press) und darin den Text De magis-
tro, der im Band eingeführt, analy-
siert und wiedergegeben wird (64–
101). Das lateinische Original und
eine deutsche Übersetzung finden
sich im von Therese Fuhrer her-
ausgegebenen Band 11 (De magis-
tro. Der Lehrer) von Augustins Ope-
ra. Werke, Paderborn 2002, Schö-
ningh. Eine Wiedergabe des lateini-
schen Originals findet sich auch hier:
https://www.hs-augsburg.de/~har
sch/Chronologia/Lspost05/Augus

79

https://kleist-digital.de/sonstige-prosa/allmaehlige_verfertigung
https://kleist-digital.de/sonstige-prosa/allmaehlige_verfertigung
https://kleist-digital.de/sonstige-prosa/allmaehlige_verfertigung
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspost05/Augustinus/aug_magi.html
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspost05/Augustinus/aug_magi.html
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspost05/Augustinus/aug_magi.html


tinus/aug_magi.html [letzter Aufruf
am 22.6.2023]. (A. d. Ü.)

24. Immanuel Kant, Über Pädagogik
[1803], in ders., Akademie-Ausgabe.
Band IX, Berlin, De Gruyter, 438–
500: 442. Online einsehbar unter:
https://korpora.org/kant/aa09/
[letzter Aufruf am 22.6.2023].

25. Nebst Michel Foucault, Überwachen
und Strafen. Die Geburt des Gefängnis-
ses, übers. v. Walter Seitter, Frank-
furt/M. 1977, Suhrkamp [frz. Orig.
Surveiller et punir. Naissance de la
prison, Paris 1975, Gallimard], zitiert
Tupinambá hier einen Brief über die
Erkenntnis der Kunst (Antwort an An-
dré Daspre) von L. Althusser. Eine
Übersetzung findet sich auch in der
Zeitschrift alternative, 137:24 (1981),
91–94. Das französische Original aus
dem Jahr 1966, damals publiziert als
André Daspre, Louis Althusser, Deux
lettres sur la connaissance de l’art, in
La Nouvelle Critique, Nr. 175, 136–146
https://pandor.u-bourgogne.fr/arch
ives-en-ligne/functions/ead/detac
hed/NC/NC_1966_04_n175.pdf fin-
det sich hier: http://ressources-soc
ius.info/index.php/reeditions/18-r
eeditions-d-articles/142-lettre-sur
-la-connaissance-de-l-art-reponse
-a-andre-daspre [letzter Aufruf am
252.26.20253]. (A. d. Ü.)

26. Das Buch von Safatle, A Esquerda que
não teme dizer seu nome, Rio de Janei-
ro 2012, Três Estrelas, ist nur in por-
tugiesischer Sprache zugänglich. Das
Original liegt mir vor, der Titel ist
meine eigene, an Tupinambás engli-
sche Übersetzung angelehnte Über-
setzung. (A. d. Ü.)

27. Ein Begriff, der von der Medizin –
dort die Trennung zweier Knochen
an ihrem Gelenk – in die Wirtschafts-
wissenschaften gewandert ist und
hier in gebotener Kürze die fehlende
Verbindung zwischen Wirtschafts-
sektoren meint. (A. d. Ü.)

28. Safatle, A Esquerda, 76f., übersetzt
aus dem Portugiesischen ins Engli-
sche von Tupinambá, übersetzt von
mir aus dem Englischen unter Be-
rücksichtigung des portugiesischen
Originals von Safatle. (A. d. Ü.)

29. Tupinamba schreibt, außer wenn er
wörtlich zitiert, immer »method«
(»emanzipatorische«, »soziale«…),
wobei Rancière im Original meist
den Begriff »enseignement« verwen-
det, was auch in den englischen und
deutschen Übersetzungen entspre-
chend als »teaching« und »Unter-
richt« übernommen wurde. Vgl. da-
zu auch die Fußnote 13 oben. (A. d. Ü.)

30. Ich übersetze hier den sowohl von
Tupinambá im Englischen als auch
den von Rancière (und Maurice
Merleau-Ponty) im französischen
Original verwendeten Ausdruck der
»institution« als »Institutionalisie-
rung«, weil mir scheint, dass die-
ser Begriff im Deutschen treffender
die Absicht der Autoren wiedergibt,
vor allem diejenige von Tupinambá,
was sich dann im allerletzten Wort
des Artikels zeigt (im Original findet
sich »institutes«, was man auch mit
»gründet« hätte übersetzen kön-
nen). Zu weiteren Überlegungen
zum Begriff siehe z. B. Roger Häuß-
lings knappen Beitrag Institution,
in Johannes Kopp, Anja Steinbach
(Hg.), Grundbegriffe der Soziologie, 12.
Aufl., Wiesbaden 2018, Springer, 191–
193. (A. d. Ü.)

31. Einer der interessantesten Texte zu
Freuds Position bezüglich Fragen der
Erziehung ist Teil H) seines Das In-
teresse an der Psychoanalyse, 1913j, in
GW VIII, 389–420. Er verdient es,
ausführlich zitiert zu werden (419f):
»Das gewichtige Interesse der Er-
ziehungslehre an der Psychoanaly-
se stützt sich auf einen zur Evidenz
gebrachten Satz. Ein Erzieher kann
nur sein, wer sich in das kindliche
Seelenleben einfühlen kann, und wir

80

https://www.hs-augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspost05/Augustinus/aug_magi.html
https://korpora.org/kant/aa09/
https://pandor.u-bourgogne.fr/archives-en-ligne/functions/ead/detached/NC/NC_1966_04_n175.pdf
https://pandor.u-bourgogne.fr/archives-en-ligne/functions/ead/detached/NC/NC_1966_04_n175.pdf
https://pandor.u-bourgogne.fr/archives-en-ligne/functions/ead/detached/NC/NC_1966_04_n175.pdf
http://ressources-socius.info/index.php/reeditions/18-reeditions-d-articles/142-lettre-sur-la-connaissance-de-l-art-reponse-a-andre-daspre
http://ressources-socius.info/index.php/reeditions/18-reeditions-d-articles/142-lettre-sur-la-connaissance-de-l-art-reponse-a-andre-daspre
http://ressources-socius.info/index.php/reeditions/18-reeditions-d-articles/142-lettre-sur-la-connaissance-de-l-art-reponse-a-andre-daspre
http://ressources-socius.info/index.php/reeditions/18-reeditions-d-articles/142-lettre-sur-la-connaissance-de-l-art-reponse-a-andre-daspre
http://ressources-socius.info/index.php/reeditions/18-reeditions-d-articles/142-lettre-sur-la-connaissance-de-l-art-reponse-a-andre-daspre


Erwachsenen verstehen die Kinder
nicht, weil wir unsere eigene Kind-
heit nicht mehr verstehen. Unsere
Kindheitsamnesie ist ein Beweis da-
für, wie sehr wir ihr entfremdet sind.
Die Psychoanalyse hat die Wünsche,
Gedankenbildungen, Entwicklungs-
vorgänge der Kindheit aufgedeckt
[…]. Wenn sich die Erzieher mit den
Resultaten der Psychoanalyse ver-
traut gemacht haben, werden sie es
leichter finden, sich mit gewissen
Phasen der kindlichen Entwicklung
zu versöhnen, und werden unter an-
derem nicht in Gefahr sein, beim
Kind auftretende sozial unbrauch-
bare oder perverse Triebregungen zu
überschätzen. Sie werden sich eher
von dem Versuch einer gewaltsa-
men Unterdrückung dieser Regun-
gen zurückhalten, wenn sie erfah-
ren, daß solche Beeinflussungen oft
nicht minder unerwünschte Erfol-
ge liefern, als das von der Erziehung
gefürchtete Gewährenlassen kind-
licher Schlechtigkeit. Gewalttätige
Unterdrückung starker Triebe von
außen bringt bei Kindern niemals
das Erlöschen oder die Beherrschung
derselben zustande, sondern erzielt
eine Verdrängung, welche die Nei-
gung zu späterer neurotischer Er-
krankung setzt. Die Psychoanaly-
se hat oft Gelegenheit zu erfahren,
welchen Anteil die unzweckmäßi-
ge einsichtslose Strenge der Erzie-
hung an der Erzeugung von nervö-
ser Krankheit hat, oder mit welchen
Verlusten an Leistungsfähigkeit und
Genußfähigkeit die geforderte Nor-
malität erkauft wird. Sie kann aber
auch lehren, welch wertvolle Bei-
träge zur Charakterbildung diese
asozialen und perversen Triebe des
Kindes ergeben, wenn sie nicht der
Verdrängung unterliegen, sondern
durch den Prozeß der sogenannten
Sublimierung von ihren ursprüng-
lichen Zielen weg zu wertvolleren
gelenkt werden. Unsere besten Tu-
genden sind als Reaktionsbildungen
und Sublimierungen auf dem Boden

der bösesten Anlagen erwachsen.
Die Erziehung sollte sich vorsorglich
hüten, diese kostbaren Kraftquel-
len zu verschütten und sich darauf
beschränken, die Prozesse zu beför-
dern, durch welche diese Energien
auf gute Wege geleitet werden. In der
Hand einer psychoanalytisch aufge-
klärten Erziehung ruht, was wir von
einer individuellen Prophylaxe der
Neurosen erwarten können.«

32. Kant, Über Pädagogik, 442: »Wildheit
ist die Unabhängigkeit von Gesetzen.
Disciplin unterwirft den Menschen
den Gesetzen der Menschheit, und
fängt an, ihm den Zwang der Geset-
ze fühlen zu lassen. Dieses muß aber
frühe geschehen. So schickt man z. E.
Kinder Anfangs in die Schule, nicht
schon in der Absicht, damit sie dort
etwas lernen sollen, sondern damit
sie sich daran gewöhnen mögen, still
zu sitzen, und pünktlich das zu be-
obachten, was ihnen vorgeschrieben
wird, damit sie nicht in Zukunft, je-
den ihrer Einfälle würklich auch und
augenblicklich in Ausübung bringen
mögen.«

33. Vgl. ebd.

34. Vgl. Freud, Das Interesse, 419f. [Mir
scheint, hier folgt Tupinambá einer
langen, vor allem mit dem Namen
Siegfried Bernfeld verbundenen Tra-
dition, die Freuds Denken pädago-
gisch fruchtbar machen will. Zu ei-
ner Kritik dieser Tradition und einer
alternativen Vorgehensweise siehe
die jüngst erschienene, exzellente
Dissertation von Marianne Dolderer,
Die Liebe zum Kind. Generationale Be-
ziehungen im Spannungsfeld von struk-
turaler Psychoanalyse, Pädagogik und
Geschlechtertheorie, Bielefeld 2022,
Transcript, z. B. 31ff., 46ff., 142ff. etc.,
sowie meine eigene künftig erschei-
nende Dissertation. Im hier nicht
enthaltenen letzten Teil des Artikels
von Tupinambá wird ebenfalls eine

81



alternative Vorgehensweise vorge-
stellt. – A. d. Ü.]

35. Rancière, Der unwissende Lehrmeister,
155.

36. Freire, Pädagogik, 108.

37. Ich habe hier den von Tupinambá
verwendeten Begriff Lacans/Jacques-
Alain Millers »suture« mit »Naht-
stelle« übersetzt, analog zur Über-
setzung, die Nikolaus G. Schneider
für den Begriff verwendet, vgl. dazu
schon den Buchtitel von Slavoj Žižek,
Die Furcht vor echten Tränen. Krzysztof
Kieslowski und die »Nahtstelle«, Ber-
lin 2001, Volk & Welt (engl. Orig. The
Fright of Real Tears: Krzysztof Kieślow-
ski Between Theory and Post-Theory,
London 2001, British Film Institu-
te). Eine Mitschrift der mittlerwei-
le zum lacanianischen Klassiker ge-
wordenen Präsentation von Miller in
Lacans Seminar von 1965 wurde ver-
öffentlicht als La suture. Éléments de
la logique du signifiant, in Cahiers pour
l’analyse, 1 (1966), 37–49, online z. B.
hier: http://cahiers.kingston.ac.uk
/pdf/cpa1.3.miller.pdf [letzter Aufruf
am 22.6.2023]. (A. d. Ü.)

38. Beispiele dieser Kritik sind reichlich
vorhanden, hier sei nur auf die zwei
berühmtesten verwiesen: Michel
Foucaults Kritik an Kant in seinem
TextWas ist Aufklärung?, vgl. Eva Erd-
mann, Rainer Forst, Axel Honneth
(Hg.), Ethos der Moderne. Foucaults
Kritik der Aufklärung, Frankfurt a. M.
1990, Campus, 35–54; 1984 erschien
zum ersten Mal die französische
und englische Version, die franzö-
sische in Le Magazine littéraire, Nr.
207, die englische im Foucault Rea-
der, hg. v. Paul Rabinow, New York,
Pantheon. Das Original findet sich
auch in den von Daniel Defert und
François Ewald herausgegebenen
Dits et Écrits, 4 Bde., Paris 1994, Galli-
mard, IV: 562–578, sowie online hier:
https://foucault.info/documents/

foucault.questcequeLesLumieres.fr
[letzter Aufruf am 22.6.2023]; und
Gilles Deleuze und Félix Guattaris
Kritik an Freud in Anti-Ödipus. Ka-
pitalismus und Schizophrenie I, übers.
v. Bernd Schwibs, Frankfurt/M. 1977,
Suhrkamp [frz. Anti-Œdipe. Capita-
lisme et schizophrénie I, Paris 1972, Mi-
nuit].

39. Rancière, Der unwissende Lehrmeister,
123.

40. Ebd.

41. Ebd., 155.

42. Maurice Merleau-Ponty, Die ›Institu-
tion‹ in der personalen und öffentlichen
Geschichte [1955], in ders.,Vorlesungen
I, übers. v. Alexandre Métraux, Berlin
1973, De Gruyter, 74–77: 75 [frz. Orig.
L’›instution‹ dans l’histoire personnelle
et publique, in ders., Resumés de cours,
Paris 1968, Gallimard].

43. Jacques Rancière, Kommunisten oh-
ne Kommunismus? [2009], übers. v.
Harald Etzbach, in Slavoj Žižek, Cos-
tas Douzinas (Hg.), Die Idee des Kom-
munismus. Band I, Hamburg 2012,
Laika, 205–216: 210 [engl. Orig. Com-
munists without Communism?, in
Žižek, Douzinas (Hg.), The Idea of
Communism, London 2010, Verso,
167–177].

44. Ebd., 212.

45. Schon die Gleichsetzung von Sprach-
und Werkzeuggebrauch wäre tat-
sächlich und besonders für eine sich
emanzipatorisch verstehende Bil-
dungstheorie erklärungsbedürftig,
geht sie doch auf die aristotelische
Vorstellung des organon zurück, die
durch den Strukturalismus in arge
Bedrängnis gerät, siehe dazu etwa
Samo Tomšič, The Capitalist Uncon-
scious: Marx and Lacan, London 2015,
Verso, 18, 40. Tupinambá kommt via
Lacan und Milner zu einem ähnli-

82

http://cahiers.kingston.ac.uk/pdf/cpa1.3.miller.pdf
http://cahiers.kingston.ac.uk/pdf/cpa1.3.miller.pdf
https://foucault.info/documents/foucault.questcequeLesLumieres.fr
https://foucault.info/documents/foucault.questcequeLesLumieres.fr


chen Schluss, siehe das Ende des Ar-
tikels hier. (A. d. Ü.)

46. Peter Hallward, Jacques Rancière and
the Subversion of Mastery, in Para-
graph, 28:1 (2005), 26–45: 41 [Über-
setzung J. B.].

47. Rancière, Der unwissende Lehrmeister,
76.

48. Jacques Lacan, Funktion und Feld des
Sprechens und der Sprache in der Psy-

choanalyse [1953], in ders., Schriften, I:
278–381: 352.

49. Jean-Claude Milner, Das helle Werk.
Lacan, die Wissenschaft, die Philoso-
phie, übers. v. Regina Karl und Anouk
Luhn, Wien 2014, Turia + Kant, 203
[frz. Orig. L’œuvre claire. Lacan, la sci-
ence, la philosophie, Paris 1995, Seuil].

50. Im Original beginnt an dieser Stelle
der letzte Teil des Artikels unter dem
Titel »Žižek und Bildung«. (A. d. Ü.)

83





Schule, Begehren, Gesetz

Beat Manz
Für Francis Imbert

Einleitung
1958 schlug der französische Psychiater und Psychoanalytiker
Jean Oury (1924–2014) für die Schulpädagogik, die von seinem
Bruder Fernand (1920–1998) geprägt worden war, den Namen
»Institutionelle Pädagogik« vor. Dieser Name, der sich nach
dem Ausschluss Fernands aus der Freinet-Bewegung nach 1961
durchsetzte, verweist auf drei Bedeutungen:

• auf die vom Psychiater und Psychoanalytiker François
Tosquelles (1912–1994) und Jean Oury gegründete »Institu-
tionelle Psychotherapie«, eine Reformbewegung innerhalb
der französischen stationären Psychiatrie, die diese nachhal-
tig veränderte;1

• auf die durch die Lehrkraft mit den Schülerinnen und Schü-
lern festgelegten Regeln des Zusammenlebens und der Or-
ganisation der Arbeit in der Schulklasse. Alle »Einrichtun-
gen«, die ein friedliches Zusammensein garantieren und ein
konzentriertes Arbeiten in der Klasse ermöglichen, das meis-
tens in kleinen Gruppen erfolgt, werden »Institutionen« ge-
nannt;2

• auf die Pädagogik in der Institution »Schule«. Diese wird kri-
tisch, in ihrer Abhängigkeit von der herrschenden Politik und
Wirtschaft eines Landes betrachtet. Die Institutionelle Päd-
agogik versucht, innerhalb der von Schulgesetz und Schul-
behörde bestimmten schulischen Rahmenbedingungen ei-
nen Gestaltungsraum einzurichten, in dem jeder Schüler und

85

 



jede Schülerin, aber auch die Lehrkraft ein Recht auf freie
Meinungsäußerung erhalten und seine oder ihre Subjektivi-
tät und Kreativität zum Tragen und Entfalten bringen dürfen
und können. Sie antwortet auf die Krise der Schule und den
Schwund der Autorität der Lehrkraft in einer durch schnel-
len Wandel und soziale Verwerfungen gezeichneten Gesell-
schaft.3

1. Die »Institutionen« der Institutionellen
Pädagogik
Zu den »Institutionen« zählen:

• Die Handdruckerei mit der Herstellung einer Klassenzeitung
mit von den Schüler/innen verfassten Texten und Illustratio-
nen.

• Die Korrespondenz der Klasse mit einer Partnerklasse (ein-
zelne Schüler/innen schreiben einzelnen Schüler/innen, es
werden aber auch Klassenbriefe und die Klassenzeitungen
ausgetauscht usw.).

• Der Lehrausgang mit der Herstellung eines Albums, das je-
nen dokumentiert.

• Die Ämter, d. h. Aufgaben, mit denen jeder Schüler und je-
de Schülerin etwas für die Gemeinschaft der Klasse tut (Tafel
putzen, Arbeitsblätter verteilen, Zimmer lüften usw.).

• Die Lernkarteien und die Bibliothek zum selbständigen Ler-
nen und Lesen.

• Der Klassenrat, in dem die Arbeiten geplant, organisiert und
besprochen, aber auch die Konflikte verhandelt werden, die
dabei auftreten.

• Die Gesprächszeit des »Was gibt’s Neues?«, in der die Schü-
lerinnen und Schüler über das berichten können, was sie zur
Zeit beschäftigt – auch über Konflikte, die sie von zuhause in
die Schule tragen.

Diese Aufzählung ist nicht abschließend. Es können immer
wieder neue Institutionen erfunden werden, wenn nötig.

86



Wer sich mit der Freinet-Pädagogik auskennt, wird feststellen,
dass es diese Institutionen bereits bei Célestin Freinet (1896–
1966) gibt. Fernand Oury hatte 1949 einen Ferienkurs bei Freinet
in Cannes besucht und dabei die Nützlichkeit aller dieser »Tech-
niken« erfasst (so heißen die Institutionen bei Freinet). Er wird
Mitglied des Vereins der Freinet-Pädagogen (ICEM). Seine Auf-
gabe wird sein, die Techniken unter den erschwerten Bedingun-
gen in seiner Klasse einer großen Stadtschule in Nanterre ein-
zuführen. Damit er eine Klasse längere Zeit, d. h. für mehr als
ein Schuljahr, führen darf, entscheidet er sich, eine Sonderschul-
klasse zu übernehmen.

Zum Bruch mit Freinet kommt es 1961, weil dieser um seinen
Einfluss in seiner Vereinigung (ICEM) fürchtet. Es ist Freinet, der
Oury und seine städtischen Kollegen ausschließt.4

1967 erscheint das Gründungsbuch der Institutionellen Päd-
agogik, Vers une pédagogie institutionnelle?, geschrieben von
Fernand Oury und einer venezolanischen Psychologin, Aïda
Vasquez (1937–2015), die den Lehrer in der theoretischen Be-
gründung und der Darstellung der täglichen Schulpraxis unter-
stützt. Françoise Dolto steuert das Vorwort bei.

Nach Oury sind es drei Bereiche, die es im Unterricht zu beach-
ten gilt:5

• Die Produktion (z. B. eines Textes, einer Klassenzeitung
usw.): Die Art der Produktion entscheidet über die Orga-
nisation der Klasse. Das Drucken eines Textes z. B. benötigt
mehrere Schüler/innen, die einander helfen.

• Die Gruppe: Meistens arbeitet die Klasse in Untergruppen
mit einem/einer Hauptverantwortlichen für eine Tätigkeit.
Diese/r zeigt den anderen Mitschüler/innen, wie man die
Druckerei bedient, einen Linolschnitt macht usw.

Das ist vielleicht das Charakteristische der Institutionel-
len Pädagogik: zu versuchen, die ständigen Handlungen
und Interventionen des Lehrers durch ein System von
Aktivitäten, durch verschiedene vermittelnde Institutio-
nen zu ersetzen, die eine dauerhafte gegenseitige Ver-
pflichtung zum Austausch innerhalb und außerhalb der
Gruppe sicherstellen.6

87



Diese Gruppenorganisation der Klasse bedeutet die Abkehr vom
herkömmlichen (Frontal-)Unterricht.

– Das Unbewusste: Oury, der eine Analyse bei Lacan gemacht
hat, weiß, dass das Unbewusste vor dem Klassenzimmer nicht
Halt macht. Die Kinder übertragen ihr Begehren auf die Lehrper-
son und auf die anderen Kinder der Klasse. Sie bringen aber auch
erlebte Konflikte und Ängste, die sie in ihrer Familie oder un-
ter Kameraden des Quartiers erworben haben, mit in die Schule
und müssen eine Gelegenheit finden, über sie zu sprechen. Dazu
dient die Redezeit »Was gibt es Neues?«.

Was unterscheidet die Institutionelle von der Freinet-
Pädagogik? So wenig, dass Fernand Oury sich einige Jahre nach
dem Tod Freinets der ICEM wieder anschließt (1979).

Er erfindet zwei Institutionen, die es bei Freinet noch nicht
gibt:

• Die Kompetenzen-Einstufung nach den Farben der Judogür-
tel. Sie zeigt an, wie weit es ein Kind in der Beherrschung ei-
ner Kulturtechnik und im Sozialverhalten gebracht hat.

• Das »innere Geld«: Besondere Verdienste bei der Arbeit wer-
den mit Papiergeld belohnt, bei Vergehen gegen die Klassen-
regeln müssen die Schüler/innen eine Busse daraus bezahlen.
Ein Markt mit kleinen Dingen, die mit dem Klassengeld er-
worben werden können, belohnt den Fleiß.

Bereits Freinet war es ein Anliegen, dass die Schüler/innen ler-
nen, sich frei mitzuteilen. Er wollte, dass die Schule selbständig
denkende und handelnde, den Autoritäten gegenüber selbstbe-
wusst auftretende junge Menschen heranbildet.7

Oury geht so weit, dass er die Autorität des Lehrers unter das
Gesamt der mit den Schüler/innen erarbeiteten Regeln stellt. Er
nennt dieses »Gesetz« (wegen seiner allgemeinen Verbindlich-
keit):

Der Lehrer ist in einer organisierten Klasse […] nicht
mehr das Gesetz, er macht es mit den Schüler/innen,
und wie diese, wendet er es an und ist ihm unterworfen,
schaut, dass es respektiert wird und muss im Klassenrat
Rechenschaft darüber ablegen, wenn er es selber einmal
verletzt. Zum Erstaunen einiger kommt es vor, dass er
bestraft wird. Er muss sich entschuldigen.8

88



Eine solche Gesetzesregel ist z. B., keine Mitschülerin, keinen
Mitschüler zu verspotten.

Freinet hatte erkannt, wie wichtig es ist, dass die Lehrkräf-
te über ihre Erfahrungen mit anderen Kolleg/innen reden kön-
nen. Daher gründete er einen Verein für den Austausch mit sei-
nen Anhänger/innen und für ihre Weiterbildung (CEL, später
ICEM).9

Die Lehrkräfte der Institutionellen Pädagogik sind ebenfalls
in Arbeitsgruppen organisiert, manchmal unter sich, manchmal
mit einem Supervisor oder einer Supervisorin. Über ihre Erfah-
rungen mit einzelnen Schüler/innen schreiben sie Fallberichte,
sog. »Monografien«. Diese dienen dem Verständnis dessen, was
die Entwicklung eines Schülers oder einer Schülerin behindert
oder fördert. Sie bilden einen wesentlichen Beitrag zur pädago-
gischen Forschung.

2. Der Beitrag von Francis Imbert zur
Institutionellen Pädagogik
Francis Imbert war als Philosophie-Professor am Institut für
Lehrer/innenausbildung in Paris-Créteil tätig. Er war Psycho-
analytiker und machte eine Ausbildung für die Moderation von
Balintgruppen. Mit einigen Lehrer/innen gründete er in Seine-
Saint-Denis eine Arbeitsgruppe, GRPI (»Groupe de recherche en
pédagogie institutionnelle«, »Forschungsgruppe Institutionel-
le Pädagogik«). In ihr wurden Einzelfallstudien über schwieri-
ge Unterrichtssituationen vorgetragen, besprochen und aufge-
schrieben. In vier Büchern kommentiert Imbert die von der Ar-
beitsgruppe verfassten und gemeinsam analysierten Monogra-
fien. Er beruft sich dabei auf die Psychoanalyse Lacans.10

In einem Artikel zur Geschichte der Gruppe GRPI schreibt er:

Meine Begegnung mit der Institutionellen Pädagogik
fand durch Zufall statt, während der großen Ferien im
Jahr 1971, als ich in einer Buchhandlung in Narbonne das
Gründungswerk von Aïda Vasquez und Fernand Oury
entdeckte, Vers une pédagogie institutionnelle, das im sel-
ben Jahr bei François Maspéro veröffentlicht worden
war. Ich fiel in dieses Buch und kam nicht mehr heraus…
Ich war schon in die Schriften von Lacan gefallen und

89



kam nicht mehr heraus… Und siehe da, zwischen diesen
Texten öffneten sich seltsame Durchgänge.11

Bereits Fernand Oury und Aïda Vasquez versuchten in ihren
beiden gemeinsam verfassten Büchern darzulegen, inwieweit
psychoanalytische Begriffe die Erfolge der neuen Pädagogik er-
klären können.12 Wir finden sogar einige wenige Verweise auf
Lacan. Oury gesteht jedoch, dass er die Psychoanalyse Lacans für
Lehrkräfte als unzugänglich hält.13

Es ist Imbert vorbehalten, in systematischer Weise die Lacan-
sche Psychoanalyse für die Erklärung der Veränderungen der
Kinder in den institutionellen Klassen herbeizuziehen.

Seinen Ausgang nimmt er bei den Institutionen. Das Charak-
teristikum derselben ist, zwischen verschiedenen Ansprüchen
gemäß einer im Vornherein vereinbarten Regel (»Gesetz«) zu
vermitteln. Imbert zieht die in einem borromäischen Knoten ge-
knüpften symbolischen, imaginären und realen Dimensionen
der Theorie Lacans herbei, um zu erklären, was mit den Kin-
dern durch die Begegnung mit den Institutionen geschieht: Wa-
ren sie vorher in rivalisierenden Beziehungen mit anderen ver-
strickt, das heißt mit dem Bild einer ihnen Totalität und Herr-
schaft versprechenden Vater-Imago identifiziert und somit ge-
reizt und aggressiv, wenn etwas nicht gelang, oder waren sie
unbeteiligt am Unterricht, weil sie fusionell an eine archaische
Mutter-Imago gebunden waren und somit einer passiven Trieb-
haftigkeit ausgesetzt, so können sie sich nun mit Hilfe der das
Gesetz vermittelnden Institutionen von diesen unheilvollen Fi-
xierungen lösen und neue Bindungen an die Klassenkameraden
eingehen. Die gemeinsame Aufgabe »trianguliert« die Zweier-
beziehung (den Wirkungsbereich des Imaginären) der Kinder
untereinander, richtet diese auf ein Drittes aus, z. B. einen Text
zu schreiben, was das eigene Begehren mobilisiert und schöp-
ferische Kräfte freisetzt. Der Text wird von der Klassengruppe
beurteilt. Diese entscheidet darüber, ob er in die Klassenzeitung
aufgenommen wird.

Am besten lässt sich die erklärende Arbeit Imberts und seiner
GRPI anhand einiger der zahlreichen »Monografien« darstellen,
der Erlebnisberichte von schwierigen Situationen, deren Analy-
se unbewusster Vorgänge und der Auflösung der Konflikte.

90



Catherine macht ein dreiwöchiges Ausbildungspraktikum als
Klassenlehrerin in einer 4. Klasse der Grundschule. Schon vor
Antritt ihrer Stelle wurde sie vor Gaël gewarnt, einem Knaben,
der stehle und lüge, arrogant sei und dumm. Bereits am ersten
Tag ihres Praktikums stellt sie fest, dass der Junge tatsächlich
schwierig ist: Er spricht dauernd, hat seine Sachen nicht dabei,
spielt mit Kugeln in der Klasse, obwohl er arbeiten sollte usw.
Die Lehrerin muss ihn dauern ermahnen. Doch der Aufruf sei-
nes Namens hilft nur für kurze Zeit. Dann beginnt er wieder zu
schwatzen, als ob die Lehrerin nicht da wäre. Am zweiten Tag
nimmt sie sich vor, entschlossen zu bleiben und eine Lösung zu
finden. Nach der ersten Provokation schreibt sie seinen Namen
an die Tafel und setzt sich wieder hin. Zwei Kinder fragen, was
das zu bedeuten habe, ob das heiße, dass Gaël bestraft werde.
Die Lehrerin bleibt stumm. Sie weiß selber nicht, was sie mit
dem Namen an der Tafel anfangen soll. Aber auch für den Jun-
gen hat der angeschriebene Name eine geradezu verblüffende
Wirkung. Er beginnt, die ihm aufgetragene Übung in sein Heft zu
schreiben. Er strengt sich an, verbessert selbständig einen Feh-
ler, der ihm unterlaufen ist, hält bis am Ende durch und zeigt
der Lehrerin die beendete Aufgabe. Die Lehrerin bewertet die Lö-
sung mit »Sehr gut«, was sie auch verdient. Gaël sagt, eine so gu-
te Note habe er noch nie erhalten. Ob er sie seiner Mutter zeigen
dürfe? Während der restlichen Zeit des Praktikums ist er zwar
kein Vorbild an Disziplin, aber er ist außerordentlich fleißig. Die
Lehrerin gibt zu, dass sie nicht wisse, wie es zu dieser Verän-
derung kam. Sie meint, dass weniger der angeschriebene Name
den Wechsel vollzogen habe als der in diesem Moment mit ihm
ausgetauschte Blick.14

Wie Imbert in seiner Analyse zeigt, hat der Name an der Wand-
tafel etwas eröffnet, das bisher verschlossen war:

…er bezeichnet das Andere des Bildes, den Zug des Un-
terschieds. […] Anders als das Wort, das wie ein Spie-
gel wirkt, lässt dieser Zug nichts erstarren, weder formt
noch deformiert er [das Subjekt]. Er ist reine Wirkung
des Schnitts, der Trennung; der Zug wirkt als das, was
Gaël stoppt: »Da steigst Du aus der narzisstischen Ma-
nege heraus. Da bist du.«15

91



An dieser Stelle zitiert Imbert Lacan, der im Seminar über die
Identifizierung sagt: »Die Namensnennung […] ist das, was die
Geburt des Subjekts interessiert, das Subjekt ist das, was sich
benennt.«16 Gaël war an ein Bild fixiert, das Bild eines frechen,
impulsiven, an keine Ordnung gebundenen Kindes. Der Name
an der Tafel hat dieses Bild durchlöchert und Gaël erlaubt, sich
von ihm zu lösen. »Die Inschrift des Namens hat die Inschrift ei-
nes Dritten und die symbolische Vermittlung mobilisiert, hat ei-
nen Symbolisierungsprozess ausgelöst; das Gesetz wurde in die Pra-
xis umgesetzt.«17

Imbert nennt ein Kind ohne Bindung zu den anderen ein
»Bolid-Kind«, von »bolos«, griechisch für »Geschoss«. Im Wort
»Symbol« findet sich dieses »bolos« wieder, als gebundener Be-
standteil eines Symbols. Ein Symbol war ursprüngliche ein Er-
kennungszeichen, z. B. eine Tonscherbe, die man in zwei Teile
zerbrach. Die beiden ursprünglichen Besitzer und deren Kinder
konnten sich als einander zugehörig beweisen, indem sie die
Teile passgenau ineinanderfügten. Wenn die Bestandteile der
symbolischen Ordnung nach Lacan Signifikanten sind, mit der
Definitionsformel: Ein Signifikant ist, was ein Subjekt für einen
anderen Signifikanten repräsentiert, so erkennen wir, dass die
Subjekte nur über Signifikanten an andere Subjekte derselben
Sprachgemeinschaft gebunden sind, so wie die beiden Träger
der Tonscherben einander in Freundschaft ergeben bleiben.18

Der Name, als ein solcher Signifikant, der das Subjekt Gaël für
die anderen Signifikanten repräsentiert, an die Wandtafel ge-
schrieben, zeigte allen anderen der Klasse, dass Gaël zu ihnen ge-
hört. Er ist einer unter anderen. Auch er soll daher arbeiten wie
die anderen und diese nicht stören bei der gemeinsamen Arbeit.

Das Gesetz, »nomos«, in dem das Wort »Name« erkennbar
ist, bindet durch die sprachliche Vermittlung, durch die sprach-
lichen Symbole die Menschen in eine Gemeinschaft (Familie,
Klasse) ein. Das ist das, was mit Gaël, einem anfänglichen Bolid-
Kind, geschehen ist.

Wie wichtig es ist, diese Orientierung am Gesetz zu suchen
und dieses ins Werk zu setzen, zeigt Imbert durch seine Analy-
se der Schule in der modernen Gesellschaft auf, die sich von ei-
nem repressiven System zu Beginn des letzten Jahrhunderts zu
einer »Schule ohne Gesetz« entwickelt hat. Er folgt hierin Fer-

92



nand Oury, der über die Schule seiner jüngeren Jahre, die er »Ka-
sernenschule« nannte, sagte: »Stupide Reglementierungen sind
an die Stelle des Gesetzes getreten… Die Schüler waren einge-
zwängt, eingespannt, bewahrt […].«19 Die aktuelle Wirklichkeit
der Schule ist eine andere geworden: »…hier sind sie nun befreit,
sich selber überlassen, verloren.«20

Ohne Gesetz aber fehlt den Heranwachsenden jede Orien-
tierung. Daher muss es über Gespräche, über die Schrift, über
die gemeinsam erarbeiteten Regeln, die Grenzen setzen, kurz,
über die symbolische Dimension in der Klasse eingeführt werden:
»Das, was mit der symbolischen Dimension, der Begründung
des Menschlichen, eingeführt wird, ist jene der Beziehung, des
Paktes, der Konvention, derVerpflichtung zumAustausch, des Ver-
bots des Geschosses, des totalitären, ungeteilten und todbringen-
den Ichs.«21

3. Die Besprechung in der Gruppe
Wenn man die ersten Monografien von Oury und Vasquez mit je-
nen von Francis Imbert und der GRPI vergleicht, merkt man, dass
sie mehreren Absichten dienen können. Nach Oury sollen sie er-
klären, was in der Klasse abläuft. Sie sollen den Nachweis der
Wirksamkeit der Institutionellen Pädagogik auf die Entwick-
lung einzelner Schülerinnen und Schüler erbringen.22

In den Monografien bei Imbert und der GRPI kommt noch et-
was anderes dazu: Die Lehrkraft, die eine konflikthafte Situati-
on mit einem Kind beschreibt, ist oft emotional in die Situation
verstrickt. Indem sie sie darstellt und mit den anderen durchar-
beitet, wird es ihr möglich, die eigene Übertragung und Gegen-
übertragung zu erkennen und zu verändern.
Ein Beispiel: Martine hat Pausenaufsicht mit ihrer Kollegin

Marie. Sie beobachtet, wie diese einen Schüler, Pierre, der einer
Schülerin einen Fußtritt gegeben hat, außer sich vor Wut zusam-
menstaucht. Nachdem der Knabe weggegangen ist, kommt Mar-
tine mit ihr ins Gespräch. Marie gesteht, dass sie nicht wisse,
warum dieser Schüler sie so wütend mache, warum sie ihn so-
sehr verabscheue. Martine entgegnet, vielleicht erinnere er sie
an jemand, den sie nicht möge. Am anderen Tag berichtet Marie
ihrer Kollegin, ihre Worte seien ihr nachgegangen. Sie habe ge-
merkt, dass Pierre sie an einen Nachbarjungen erinnere, der ihr

93



das Leben schwer machte, als sie eine kleine Schülerin war. Seit
sie diese Erinnerung ihrer Kollegin erzählen konnte, verändert
sich Maries Verhältnis zu Pierre. Dieser beruhigt sich zusehends.
Martine merkt nun ihrerseits, warum sie das Verhalten ihrer Kol-
legin beschäftigt und nachdenklich gemacht hat. In ihrer Schul-
zeit fühlte sie sich von einer Mitschülerin, Julie, in besonderer
Weise angezogen. Die Kameradin, zu der sie kein besonders en-
ges Verhältnis hatte, löste in ihr ein Gefühl der Fürsorglichkeit
und das Verlangen, sie zu beschützen, aus. Das konnte sie sich
nicht erklären. Jahre später, bei einem Treffen mit ihrer Schwes-
ter, die eine schwierigere Kindheit und Jugend erlebt hatte als sie
selber, fiel ihr plötzlich ihre Ähnlichkeit mit der kleinen Schulka-
meradin auf. Beide haben aufgrund einer Zahnfehlstellung das-
selbe Lächeln.23 Martine hatte das Gefühl, ihre Schwester be-
schützen zu sollen, auf Julie übertragen. Indem sie erkannte,
worin sich die Mitschülerin und ihre Schwester gleichen, erfass-
te sie das besondere Lächeln als »einzigen Zug«, als einziges ge-
meinsames Merkmal der beiden Erinnerungsbilder und konnte
diese nun auseinanderhalten. Somit wurde das rätselhafte Ge-
fühl der Fürsorglichkeit als Effekt einer unbewussten Verdich-
tung und Verschiebung verständlich.

4. »Was gibt es Neues?«
Diese Redezeit steht in der institutionellen Klasse all jenen offen,
die etwas auf dem Herzen haben. Oft helfen sich die Kinder ge-
genseitig, z. B. indem sie einander das Gesetz in Erinnerung ru-
fen.
Marie-Reine ist Kindergärtnerin einer Schule in einem Vorort

in Paris mit hohem Ausländeranteil und großen sozialen Proble-
men. Der fünf Jahre alteMalik, ein schüchterner Bub, sagt, nach-
dem er zuerst kaum vernehmbar etwas gemurmelt hat: »Ges-
tern bin ich mit meiner großen Schwester und ihrer Kollegin im
Carrefour [ein Laden, B. M.] Dinge stehlen gegangen. Wir sind
sehr schnell davongelaufen, niemand hat uns erwischt!«24

Zuerst bleibt die Klasse still. Dann geht ein Sturm der Entrüs-
tung los. Die Lehrerin muss schauen, dass ein Kind nach dem
anderen spricht. Nachdem einige Malik gesagt haben, dass der
Diebstahl in Läden verboten sei, dass er bestraft werden könnte,
wenn man ihn erwischt, meint Rachid, eigentlich sei der Dieb-

94



stahl die Schuld der Schwester Maliks. Schließlich sei sie älter
als er. Malik solle ihr sagen, dass stehlen verboten sei. Dieser
verspricht, das zu tun. Am späteren Nachmittag erscheint die elf
Jahre alte Schwester bei Marie-Reine und fragt sie, ob es stimme,
dass ihr kleiner Bruder vom Diebstahl erzählt habe. Die Lehre-
rin sagt, sie dürfe ihr diese Frage nicht beantworten, weil diese
Gespräche vertraulich seien. Sie könne ihr nur raten, nichts Un-
überlegtes zu tun. »Einverstanden«, sagt das Mädchen, über-
rascht darüber, dass die Lehrerin sie nicht gescholten hat. Sie
nimmt ihren kleinen Bruder an der Hand und geht.

Einige Tage später erzählt Malik der Klasse, dass er im Bett
seines älteren Bruders schlafe. Auch darauf reagieren die Kinder
empört: Er habe sein eigenes Bett. Der ältere Bruder sei nicht sein
Kumpel. Dieser habe seine eigenen Freunde und Malik ebenfalls.
Auch diese Ermahnungen zeigen Wirkung. Malik berichtet eine
Woche später, dass er nicht mehr im Bett seines Bruders schla-
fe, sondern in seinem eigenen. Sein Bruder sei nicht mehr sein
Kumpel.

5. Die Monografien als Beitrag zur
pädagogischen Forschung
Von solchen aus der täglichen Praxis gegriffenen Monografien
und ihren erklärenden Einordnungen mit Hilfe der psychoana-
lytischen Theorie leben die Bücher von Imbert und der GRPI.
Sie orientieren sich am wissenschaftlichen Paradigma des »kli-
nischen Ansatzes« in der Sozialforschung, bei welchem dem
Bericht über die Entwicklung Einzelner eine Schlüsselrolle zu-
kommt.25

1. Vgl. Pierre Delion, La psychothérapie
institutionnelle: d’où vient-elle et où va-
t-elle?, in Empan, 96 (2014), 104–112
https://doi.org/10.3917/empa.096
.0104; ders., Oury, donc. Questions de
psychiatrie, Toulouse 2022, Érès.

2. Vgl. Francis Imbert, Vocabulaire pour
la Pédagogie Institutionnelle, Vigneux
2010, Matrice.

3. Vgl. Francis Imbert, Un itinéraire
en pédagogie institutionnelle, Nîmes
2018, Champ social, und Gabriele
Weigand, Erziehung trotz Institutio-
nen? Die pédagogie institutionnelle in
Frankreich, Würzburg 1983, Königs-
hausen & Neumann.

4. Vgl. Claude Mouchet, Raymond
Bénévent, Von Freinet zu Freud: Die
institutionelle Pädagogik von Fernand

95

https://doi.org/10.3917/empa.096.0104
https://doi.org/10.3917/empa.096.0104


Oury, übers. v. Renate Kock, Erdmu-
the Mouchet unter Mitwirk. v. Clau-
de Mouchet, Frankfurt a. M. 2015,
Peter Lang, 93–112.

5. Vgl. Isabelle Robin,L’entrée dans la Loi
dans une classe dematernelle. Comment
poser des limites qui structurent à l’âge
de l’opposition, Niedernhausen 2013,
Éditions RoPi.

6. Fernand Oury, Aïda Vasquez, Vers
une pédagogie institutionnelle?, Vi-
gneux 1967, Matrice, 248 (alle fran-
zösischen Textstellen in diesem Arti-
kel sind von mir übersetzt, B. M.).

7. Vgl. Martine Boncourt, Martine
Legay, La pédagogie Freinet en élémen-
taire. Comment faire?, Paris 2019, ESF
Sciences humaines.

8. Fernand Oury, Aïda Vasquez, De la
classe coopérative à la pédagogie insti-
tutionnelle, 2 Bde, Paris 1971, Maspé-
ro, I: 165–166; Francis Imbert, GRPI,
La pédagogie institutionnelle – pour
quoi? pour qui?, Vigneux 2004, Matri-
ce, 9, Fn. 1.

9. Vgl. Renate Kock, Célestin Freinet:
Kindheit und Utopie, Bad Heilbrunn
2006, Klinkhardt.

10. Vgl. Francis Imbert, GRPI,Médiations,
institutions et loi dans la classe, Paris
1994, ESF Sciences humaines; dies.,
L’inconscient dans la classe, Paris 1996,
ESF Sciences humaines; dies., Vivre
ensemble, un enjeu pour l’école, Paris
1997, ESF Sciences humaines; dies.,
La pédagogie institutionnelle.

11. Francis Imbert, Un itinéraire en pé-
dagogie institutionnelle, Nîmes 2018,
Champ social, 7.

12. Vgl. Oury, Vasquez, Vers la pédagogie;
dies. De la classe.

13. Vgl. Fernand Oury, Passeport pour
l’avenir [1988], in Lucien Martin,

Philippe Meirieu, Jacques Pain (Hg.),
La pédagogie institutionnelle de Fer-
nand Oury, Vigneux 2009, Matrice,
165–170: 168.

14. Vgl. Imbert/GRPI, Médiations, institu-
tions et loi, 33–34.

15. Ebd., 35.

16. Ebd., 35, Fn. 1.

17. Ebd., 35, kursiv im Original.

18. Vgl. Imbert, GRPI,Médiations, institu-
tions et loi, 21–22.

19. Francis Imbert, »Bolid-Kinder« und
die Arbeit des Pädagogen, in Jahr-
buch für psychoanalytische Pädagogik,
9 (1998), 121–137: 122.

20. Ebd.

21. Francis Imbert, GRPI, Vivre ensemble,
un enjeu pour l’école, Paris 1997, ESF
Sciences humaines, 32, kursiv im Ori-
ginal.

22. Vgl. Arnaud Dubois,Histoires de la pé-
dagogie institutionnelle. Les monogra-
phies, Nîmes 2019, Champ social.

23. Vgl. Francis Imbert, GRPI,
L’inconscient dans la classe, Paris 1996,
ESF Sciences humaines, 162–166.

24. Imbert, GRPI, Vivre ensemble, 126.

25. Vgl. Mireille Cifali, J’écris le quotidi-
en, inCahiers pédagogiques, 331 (1995),
56–58 (auch auf der Homepage der
Autorin: h t t p s : / / m i r e i l l e c i f a l i
. c h / A r t i c l e s _(1 9 7 6 - 1 9 9 6 ) _ f i l
e s / q u o t i d i e n . p df [letzter Aufruf
am 14.3.2025]); dies., Florence Giust-
Desprairies (Hg.), De la clinique. Un
engagement pour la formation et la re-
cherche, Bruxelles 2006, De Boeck et
Larcier.

96

https://mireillecifali.ch/Articles_(1976-1996)_files/quotidien.pdf
https://mireillecifali.ch/Articles_(1976-1996)_files/quotidien.pdf
https://mireillecifali.ch/Articles_(1976-1996)_files/quotidien.pdf


Wo ist der Klassenfeind?
Ein filmanalytischer Zugang zu einer
pädagogischen Ethik des Realen

Jonas Borer
»Semiotics, not optics, is the science that
enlightens for us the structure of the vi-
sual domain. Because it alone is capable
of lending things sense, the signifier alone
makes vision possible. There is and can be
no brute vision, no vision totally indepen-
dent of language.«1

»What is most deeply sought by desire in
the phantasy cannot be given in the regis-
ter of the image.«2

Rok Bičeks slowenischer Film Klassenfeind kann als einer der
besten die gegenwärtige (pädagogische) Ideologie beschrei-
benden Filme angesehen werden.3 Die Klassenlehrerin Nuša
(Maša Derganc) ist schwanger, ihre Vertretung, Robert Zupan
(Igor Samobor), übernimmt die Klasse. Sofort nachdem er sei-
ne Deutschlektionen gestartet hat, gestaltet sich die Beziehung
zwischen Zupan und seinen Schülerinnen und Schülern schwie-
rig. Sabina (Daša Cupevski), ein abgesehen von ihrem Können
am Klavier unscheinbares Mädchen, begeht Selbstmord, nach-
dem sie mit Zupan allein in einem Zimmer gesehen wurde.
Nachdem Zupan die Klasse informiert hat, wird er zu deren
Feind, dessen Opferung verlangt wird, um alle Probleme der
Klasse zu lösen. Alle, die Schülerinnen und Schüler, die Rekto-
rin, die anderen Lehrpersonen, die Schulpsychologin scheinen
überfordert mit der Situation. Eine Gruppe von Schülerinnen
und Schülern aus Zupans Klasse beginnt gegen diesen zu rebel-
lieren, nachdem er der Klasse nur wenig Zeit gegeben hat, um

97

 



Sabina zu trauern. Schließlich kommt es zum Handgemenge,
Zupan wird körperlich angegriffen. Am nachfolgenden Eltern-
abend wird klar, dass die Erwachsenen genauso überfordert mit
der Situation sind wie ihre Kinder. Zupan verteidigt den Angriff
seines Schülers und kritisiert die Wortmeldungen der Eltern.
Am Ende des Schuljahrs hält Zupan eine längere Rede vor seiner
Klasse. In der letzten Szene des Films ist die Klasse auf Klassen-
fahrt. Zupan ist nicht dabei. Sabinas Geist sucht diese letzten
Bilder des Films heim.

Während der Lehrer John Keating (Robin Williams) in Peter
Weirs Der Club der toten Dichter4 seine Schüler dazu auffordert
zu genießen (sein Motto ist Carpe diem!),5 steht Robert Zupan,
der Lehrer aus Klassenfeind, für eine andere Art Autorität, in der
Jacques Lacans »ne pas céder sur son désir« und eine Ethik des
Triebs Begehren und Genießen verknüpft.Carpediem!),6 DieKas-
trationsangst, die Zupans symbolische Autorität offensichtlich
auslöst – der Hinweis auf Existenz jenseits der scheinbar au-
thentischen und damit ziemlich das Gegenteil des (perversen,
kastrationsverleugnenden) Genießens, das Keating von seinen
Schüler_innen fordert – ist etwas, das heutzutage kaum mehr
erscheint, und dies, obwohl Bildung lange undenkbar war oh-
ne diese, man denke nur an Hegel, bei dem Bildung ohne Ent-
fremdung undenkbar ist. Ohne die Gefahr zu verkennen, einer
phantasmatischen Konstruktion der Vergangenheit zu erliegen,
in der Kastration und Entfremdung (in größerem Maß) existiert
hätten, ist es vielleicht möglich, einen Unterschied zwischen ei-
ner »Gesellschaft des Verbots« und einer »Gesellschaft des Ge-
nießens« zu kennzeichnen.7 Ob die Autoritätsinstanz verbietet,
kastriert, droht – und gewiss damit das Begehren anstachelt, die
Phantasie eines durch Transgression erreichbaren Objekts über-
haupt erst genießbar macht8 – oder ob diese direkt zum Genie-
ßen auffordert und diesen Bereich direkt in die Realität zu holen
meint, zeitigt Konsequenzen für den pädagogischen Bereich.

Wenn sich heute in den Klassenzimmern viel mehr »Keatings«
als »Zupans« finden, beginnen sich die Konsequenzen dieses
pädagogischen Stils langsam zu manifestieren. Trotzdem sind
die Gefahren einer Pädagogik, die Genuss verlangt, noch we-
nig analysiert. Der Film Klassenfeind macht genau das. Als bil-
dungsphilosophischer Text in Filmform zeigt er, dass das Genie-

98



ßen jedweden pädagogischen Ort heimsucht. Wenn das heim-
gesuchte Schulhaus im Der Club der toten Dichter exorziert und
in eine Institution, die Genießen offenlegt, verwandelt wird, ist
das Schulhaus beiKlassenfeindwiederum unheimlich: ein Ort, an
dem alle verängstigt darauf achten, ja nicht das objet a zur Er-
scheinung zu bringen. Ein Ort, der sich auf Fetische stützt.

Damit ist nicht nur der Inhalt des Films charakterisiert, son-
dern auch die Form. In einer Schlüsselszene findet sich Zupan
durch mehrere Lautsprecher – akusmatische Geräte und damit
Fetische9 – mit der Stimme der rebellierenden Schülerinnen und
Schüler konfrontiert. Wie kann die Lehrperson reagieren, welche
Art von Autorität kann sie ihren Schülerinnen und Schülern ge-
genüber ausüben? Findet Zupan eine Lösung in seiner Rede am
Ende des Schuljahrs? Findet sich hier eine emphatische Verteidi-
gung der symbolischen Kastration, die scheinbar nicht nur den
Reiz des Fetischs relativiert, sondern den Weg zum Genießen des
Begehrens eröffnet? Zupan spricht über das immer funktionie-
rende System, das von seinen Schülerinnen und Schülern ange-
griffen worden ist. Und man ist sofort versucht, Lacans Verdacht
zu zitieren, dass die sich revolutionär gebenden Studentinnen
und Studenten des Mai ’68 eher nach einer neuen Autoritäts-
instanz suchten denn nach einer tatsächlichen umsetzbaren Art
von Freiheit – und dies am Ende im wohlwollenden, ja fordern-
den Blick des »Regimes« auf das Genießen der Studierenden en-
dete.10 Wenn Zupan dann zu seinen Schülerinnen und Schüler
sagt, dass sie »wie ein Stein in einem Fluss, den das reißende
Wasser nicht kümmert« sein könnten, kann man schlicht nicht
nicht an Lacans »Knochen im Halse [gorge]« denken, an seine Be-
schreibung des Verhältnisses von Subjekt und objet a, die beide
im Symbolischen »nicht geschluckt« werden können.11

Obwohl sowohl Stimme als auch Blick, beides Modi des objet
a, jenseits des Signifikanten sind, ist es unmöglich, zum visuel-
len und auditiven Bereich vorzustoßen, ohne durch die Signifi-
kantenordnung hindurchzugehen. Will man jene direkt zu fas-
sen kriegen, verdeckt man das objet a und erhält Fetische.12 Die
mise-en-scène und die Kameraarbeit zeigt nie Solidarität mit den
rebellierenden Schülerinnen und Schülern. Im Gegenteil ist die-
se viel näher an Zupans Emphase des frustrierenden Begehrens.
Oft sieht man Zupan, wie er aus dem Fenster schaut, man sieht

99



ihn eine Fotografie betrachten – seine Geliebte, sein Geliebter?,
das Publikum wird es nie erfahren. Man sieht ihn in einem Raum
gemeinsam mit Sabina, vielleicht die zweite Schlüsselszene des
Films, die so wunderbar das Žižek’sche Konzept des Interface
zur Darstellung bringt, die phantasmatische Rahmung des eige-
nen Begehrens.13 Das phantasmatische Bild im Bild wird durch
den Türrahmen dargestellt, durch den das Publikum Zupan und
Sabina in flagranti erwischt, nachdem eine andere Schülerin die
Tür öffnet. Deren angeregtes Begehren – man weiß nicht genau
was die beiden im Zimmer getan haben – wird vom Publikum
geteilt, die Dimension des Genießens erscheint. Zupans Genie-
ßen wird jedoch nicht gezeigt. Zupan scheint zunächst gar nicht
zu genießen, und damit berühren ihn weder die Provokationen
seiner Schülerinnen und Schüler noch die der anderen Lehr-
personen. Nur in zwei Szenen findet sich eine Anspielung auf
sein Genießen. Saša (Tjaša Železnik), die attraktive Sportlehre-
rin, bringt ihm einen Kaffee in sein Büro. Sie wird aber von Zupan
abgewiesen, als sie ihm einen Besuch eines klassischen Konzerts
vorschlägt. Zupan macht sich lustig über sie, weil sie nicht zwi-
schen »klassischer Musik« und »El Clásico«, dem Fußballmatch
zwischen FC Barcelona und Real Madrid, zu unterscheiden weiß.
Die zweite Szene zeigt Zupans Ärger, als Zdenka (Nataša Barba-
ra Gračner), die Rektorin, ihn duzt. Beide Vorfälle illustrieren ei-
ne Übertretung der professionell-symbolischen Grenze, Zupan
reagiert mit Hohn und Wut. Das könnte nun implizieren, dass
es tatsächlich einen »privaten« Zupan gäbe. Aber der Film ver-
wahrt sich, einen solchen vorzuführen (was die Phantasie eines
»privaten Zupan« allerdings wiederum stützt). Was Zupan tat-
sächlich zu genießen scheint, ist eine Form von aus der Zeit ge-
fallener symbolischer Autorität. Wenn das mit einem Appell zur
Rückkehr dieser Autorität einherginge, einem nostalgischen Ap-
pell, der den Herrn dem zeitgenössischen Experten vorzieht, wä-
re der Film ein Produkt konservativer Ideologie. Meiner Meinung
nach macht der Film aber gerade das nicht. Das Zeigen eines
»aus den Fugen« geratenen Lehrers verweist nicht nur auf eine
Kritik zeitgemäßer Autorität – die vor allen Dingen männliche
Phantasie eines wirklich pädagogischen Führers, die notwen-
digerweise mit der unbefriedigenden Funktion der Erziehungs-
expertinnen und -experten erscheint –, sondern auch auf ei-

100



ne Autorität, die einem emanzipatorischen Begehren Rechnung
trägt. Eine Autorität, die unser »Unbehagen in der Kultur« an-
ders punktiert, eine, die ihre eigene Funktion nicht verleugnet,
wie es viele Experten und Lehrpersonen mit dem Verweis auf ihr
Wissen tun, eine Autorität, die uns von uns selbst auf eine gute
Art entfremdet.

In der letzten Szene, der von einer herumgeisternden Sabina
heimgesuchten Klassenfahrt, ist Zupan nicht dabei. Alle Versu-
che aus ihm einen Feind zu machen, sind gescheitert. Nur das
Vernichten des Feindes verspräche die Rückkehr zum Normal-
zustand. Das ist vielleicht eine der wichtigsten Einsichten des
Films: die Tatsache, dass der Klassenfeind nicht existiert. Er ist
nur da, wenn an seine Funktion durch die Schülerinnen und
Schüler, die Eltern und das Kollegium appelliert wird, um das
unheimliche objet a zu verdecken. Der dem Film seinen Namen
gebende »Klassenfeind« gesellt sich damit zu Freuds »Urvater«
und Kierkegaards »Kaminfeger« – das die Ordnung gleichzeitig
(als Phallus/Herrensignifikant) prägende, (als Fetisch vermeint-
lich) schließende und nie zum Ende kommen lassende Element
(objet a).14 Oder um eine andere Figur heranzuziehen: Es ist, als
wäre »Lenin (nicht) im Klassenzimmer«. Im von Žižek wieder-
gegebenen Witz ist ein Bild mit dem Titel »Lenin in Warschau«
an einer Kunstaustellung präsentiert. Darauf zu sehen ist Lenins
Frau, Nadeschda Krupskaja, im Bett mit einem jungen Mitglied
des Komsomol. An der Ausstellung fragt ein verwirrter Kunst-
enthusiast, wo denn nun Lenin in diesem Bild zu finden sei,
worauf der Ausstellungsführer trocken erwidert: »Lenin ist in
Warschau.«15 Der Fehler, den der Kunstinteressierte begeht, hat
Konsequenzen für den Titel des hier analysierten Films, der im
Film selbst nie vorkommt. Laut Žižek erwartet der Fragende zwi-
schen Titel und Bild den Abstand von Signifikant und Signifi-
kat. Er meint, der Titel spräche vom Bild aus sicherer Distanz. Im
Witz hingegen sei der Titel auf der gleichen Ebene wie das Bild
zu finden, der Abstand sei dem Bild immanent, weil Nadeschda
Krupskaja nicht tun könnte, was sie im Bild tut, wäre Lenin eben-
falls in ihm dargestellt.16 Damit ist Lenin das Element, das die
Ordnung stört – das Techtelmechtel seiner Frau mit ihrem Ge-
liebten – und diese gleichzeitig konstruiert, ja diese als Herren-
signifikant durch seine Nichtanwesenheit autorisiert und nach-

101



träglich abschließt. Ohne seine dem Bild den Titel gebende Ab-
senz hätte die Bettszene nicht stattfinden können.

Der Titel von Klassenfeind muss ebenfalls auf einer Ebene mit
der Filmdiegese gelesen werden. Nur durch diesen ist es mög-
lich, den Film korrekt zu deuten, nicht weil er erklärt, sondern
weil durch ihn klar wird, was ausgespart ist, und damit den Film-
inhalt überhaupt erst möglich macht. Der (Klassen-)Feind ist
immer der nach außen projizierte Fetisch, der den inhärenten
Widerspruch verdeckt.17

Damit erhält man die Grundstruktur der heutigen Ideologie:
Phantasmatisch konstruierte Instanzen des Genießens – Feti-
sche – scheinen ein der Realität eher angemessenes Verständ-
nis (und gleichzeitig ein Mehr an Genießen) zu ermöglichen. Die
Verlockung des Jenseits vergangener, vor allem durch und mit
Sprache vorangetriebener Versuche winkt. Kurz, eine vitalistisch-
intuitionistische Ideologie. Eine Ideologie, so erzählt man sich
zumindest, ohne Stepppunkte, die, immanentistisch verstanden,
immer zu per se zu kritisierenden Herrensignifikanten werden
müssen.18 In Klassenfeind äußert sich diese Ideologie in drei Di-
mensionen:

1. Auf formaler Ebene, als »poststrukturalistische« Filmana-
lyse. – Der bildliche Bereich wird als Jenseits des sprachlichen
analysiert und verspricht damit diesem zu entgehen. Mit He-
gel könnte man schreiben, dass der iconic turn nur möglich war,
weil er sich seinerseits auf Signifikanten stützte, um diese Wen-
de zu beschreiben19 – nur weil sie sich auf Signifikanten stützen,
können das »Körperliche«, »Affekte« als völlig der Sprache ge-
genüber anderes erscheinen, sie werden zum definierbaren S2,
der große Andere ist nicht länger durchgestrichen. Das Reale als
Mangel in der Signifikantenkette wird falsch übersetzt zu Feti-
schen (−ϕ), zum letzten Ding, das man in der Flucht vor dem
Realen sieht. Entgegen dem eigenen Anspruch und nach wie vor
sich auf die symbolische Struktur stützend, erscheint folgender
Satz:

S1 : »Authentische Filmanalyse ist«
→ s(A) : »nicht abhängig von Sprache«.

102



2. Politisch, in der »postideologischen« Massenanalyse von Zu-
pans Klasse und des Lehrpersonenkörpers. – Sobald jede Lehr-
person ihr Genießen zeigen will und Genießen von ihren Schüle-
rinnen und Schülern verlangt, wird das Symbolische nicht zu ei-
ner Utopie gegenseitiger Anerkennung, sondern zu einer imagi-
nären Arena sich vernichten wollender Feinde (man denke an die
erfolgreiche Hunger Games-Reihe oder die Popularität sog. Batt-
le Royal-Videospiele, die beide diese Arena zu ihrem Prinzip er-
hoben haben). Mit der gewichenen Entfremdung verschwindet
sogleich auch jeglicher Rückzugsort. Politik, einst reserviert für
den gemeinsamen Kampf für ein Allgemeines, verkommt zu ei-
nem Instrument, alles das eigene Genießen Irritierende zu zer-
stören. Der Feind als imaginärer Doppelgänger muss vernichtet,
nicht anerkannt, geschweige denn als Argumentationspartnerin
oder -partner wahrgenommen werden, oder:

S1 : »Authentische Politik ist«
→ s(A) : »nicht abhängig von einem

sich entfremdeten Bereich«.

3. Pädagogisch, in der »postautoritären« Beziehung zwischen
Lehrpersonen, Schülerinnen und Schülern. – Sobald jegliche
Form von Autorität sofort dekonstruiert werden und jeder Her-
rensignifikant als Zeichen eines individuellen Begehrens er-
scheinen muss, wird dieser nicht verschwinden, sondern in viel
anspruchsvollerer Weise wiederkehren. Die »anale« Überich-
Lehrperson (John Keating) ist weit mehr in der Lage, ihr Subjekt
zu traumatisieren, als es die kastrierende, symbolische päd-
agogische Autorität vermochte, weil sie die Schülerinnen und
Schüler als Fetische verwendet, als Instrument für ihr eigenes
Genießen. Wenn dies bei Schülerinnen- und Schülerseite durch-
aus auch Lust erzeugen kann – was jeder Perverse sait bien, mais
quand même verleugnet –, steht dieses Vorhaben offensichtlich
jedem Versuch entgegen, sich von dieser Autorität zu emanzi-
pieren. In der perversen Beziehung ist der Andere nie durchge-
strichen,20 jedwede Provokation gegen diesen stärkt nur seine
Autorität. Ob man nun seine Anerkennung oder seine Vernich-
tung wünscht, es spielt keine Rolle, unbewusst ist man ihm
ausgeliefert, oder:

103



S1 : »Authentische Autorität ist«
→ s(A) : »nicht abhängig von Signifikanten«.

Die Freiheit des getriebenen Subjekts, die Freiheit »zu genießen,
was man nicht hat«,21 ist nicht denkbar, beruft man sich auf ei-
ne nicht durchgestrichene Instanz – aufs Bild jenseits der Signi-
fikantenordnung, auf einen anderen, der sich nicht selbst ent-
fremdet ist, auf eine Autorität, die nicht autoritär scheint. Nur
wenn das Subjekt akzeptiert, dass da kein großer Anderer war-
tet, ist nicht nur eine Filmtheorie, eine Politik, sondern mitunter
auch eine Pädagogik des Realen möglich.

Die nun fortgeführte Analyse von Klassenfeind wird uns ge-
nau zur Grenze einer Pädagogik des Realen führen, zur Grenze
des von Zupan artikulierten pädagogischen Begehrens und einer
pädagogischen Ethik des Genießens, welche dem Film letztlich
doch abgeht.

Autorität verstanden als Signifikant, als Herrensignifikant ei-
ner struktural linguistischen Ordnung, bedeutet, dass nichts Au-
ßersprachliches – etwa als Charisma konstruiert (im Sinne Max
Webers) – diese Autorität stützt. Wenn etwas solches erscheint,
dann nur als den Autoritätsmangel verdeckende Phantasie. Nun
ist aber in Spielfilmen die Lehrperson keineswegs so dargestellt.
Vielmehr erscheint sie meist als charismatischer Führer, der
mehr Wert auf Genießen als auf den Unterricht legt. Die kine-
matische Traumfabrik inszeniert diese Phantasie. In der Phan-
tasie erscheint das traumatische Reale, die Antwort auf die Fra-
ge: »Che vuoi?, was willst Du von mir?«, die gleichzeitig die ei-
gene Freiheit und den Schrecken vor dieser anzeigt. Vergleicht
man nun die zwei als Phantasmen konstruierten Lehrpersonen
aus den Spielfilmen, John Keating und Robert Zupan, lässt sich
diese Ambivalenz wunderbar analysieren. Während Keating für
die perverse Realisierung der Phantasie und die gegenwärtige
Ideologie steht, ist sein Doppelgänger Zupan anders. Wenn bei-
de Antworten (S2) auf den Herrensignifikanten »Ein guter Leh-
rer ist« (mit dem point de capiton »nicht ein normaler Lehrer«)
sind, entspräche Keating −ϕ, Zupan S(��A). Keating lässt einen
Fetisch für den Anderen erscheinen, Zupan nur einen mangel-
haften Signifikanten. Bei aller Kritik anDerClub der totenDichter,

104



aufgrund der strukturalen Unmöglichkeit, S2 zur Erscheinung
zu bringen, muss man den Film dennoch für seinen analytischen
Wert schätzen. Er zeigt, dass in der Phantasie – in einem Spiel-
film und in der Phantasie der Schüler Keatings – tatsächlich ei-
ne Instanz jenseits des Symbolischen erscheinen kann und dass
diese Instanz mit viel libidinöser Energie, großer Sehnsucht und
Leidenschaft besetzt wird.

Bei unkritischer Betrachtung des Films könnte es scheinen, als
wäre Zupan – auch er ist eine Lehrperson, die aus dem Lehrper-
sonenkörper heraussticht – eine Wiederkehr des Lehrers alter
Schule, jemand, der mit dem gebührenden Abstand seiner Po-
sition nach Respekt verlangt, Verbote ausspricht, Wert auf Höf-
lichkeiten legt und seine Schülerinnen und Schüler streng zu be-
urteilen weiß. Wie bei Keatings Klasse kommt es auch bei Zu-
pans zu einem Selbstmord. Während aber der Selbstmord von
Neil Perry (R. S. Leonard) aufgrund eines Widerspruchs zwi-
schen seinem Begehren (er will Schauspieler werden) und den
Vorstellungen seines Vaters (K. Smith, er will, dass sein Sohn
Arzt wird) geschieht, bringt sich Sabina (D. Cupevski) um, weil
sie von ihren Eltern adoptiert wurde und das nicht zu bewäl-
tigen weiß. Während Neil Perry von Keating dazu angestachelt
wird, seinem Begehren zu folgen, ja, endlich zu genießen, for-
dert Zupan von Sabina, dass sie ihr Begehren ernstnehme, oh-
ne ihr aber zu sagen, wie das genau passieren könnte. Wäh-
rend Keatings Schüler ihn verteidigen, greifen Zupans Schüler
ihn an. Während Keating keine Rede am Schluss halten kann,
macht Zupan das ausführlich. Während Keating seinen Schü-
lern am Ende rät, nicht gegen Autoritäten zu kämpfen, fordert
Zupan in seiner Abschlussrede seine Schülerinnen und Schüler
zum Kampf gegen die Ordnung auf. Keating muss am Schluss ge-
hen, Zupan macht das freiwillig etc. Man könnte noch viele wei-
tere Verdoppelungen und Verschiebungen beschreiben.

Während beide Lehrer die verdeckte Herrschaft im »Diskurs
der Universität« aufzeigen, wird Keatings Autorität gewünscht
und unterstützt von seinen Schülern. Zupans Autorität, die we-
niger auf sein Genießen als auf das Funktionieren von Symbolen
rekurriert – deshalb das Wertlegen auf Höflichkeiten, seine Di-
stanz, seine Verachtung gegenüber den anderen Lehrpersonen
im Kollegium – wird radikal in Frage gestellt, ihm wird Nazismus

105



vorgeworfen, auch weil die Schülerinnen und Schüler meinen, er
habe mit Sabina etwas angestellt. Wenn Keating mit der Leiden-
schaft des den Signifikanten Entgehenden für die Signifikanten
kämpft – Gedichte sind seine Passion –, agiert Zupan mit der Lei-
denschaftslosigkeit der Signifikanten für das diesen Mangeln-
de – die Freiheit des Subjekts. Allerdings erlaubt nur die Struk-
tur das Entdecken des eigenen Begehrens und damit zum freien
Subjekt zu werden. Selbstentfremdung versus Selbstverwirkli-
chung. Er nutzt den Herrensignifikanten, seine Autorität als Leh-
rer zur Befreiung des Subjekts, indem er diesen am Schluss frei-
willig aufgibt, weil er grundlos, rein symbolisch ist. Keating ver-
leugnet seinen Herrensignifikanten, gerade weil er diesen durch
einen Fetisch endgültig gefunden zu haben scheint, da ein au-
thentischer Lehrer für ihn kein Lehrer mehr ist, sondern ein »Ka-
pitän«, ein »Befreier« usw., kurz eine asymbolische Privatper-
son. Das, was wir heute in vielen Schulen sehen. Damit wird der
Herrensignifikant und mit ihm die Ordnung stabilisiert, weil der
Platz für Kritik, die Leerstelle des vermissten Signifikanten (S2)
für immer verworfen ist.

Bei Keating wird der Herrensignifikant des Lehrpersonenfilms
»Ein guter Lehrer ist« mit dem Stepppunkt »kein Lehrer« ge-
schlossen, bei Zupan endet er im Stepppunkt »keine Privatper-
son«. Beides ist nicht richtig, beides nicht verallgemeinerbar,
weil der Ort des Mangels,S2, verneint wird. Aber der Stepppunkt
Zupans verdrängt S2 nur zeitweise, er verwirft ihn nicht. Trotz
der mit dem Herrensignifikanten »guter Lehrer« verbundenen
Phantasie Zupans – dem Wertlegen auf symbolische Höflichkei-
ten – ist es mit Zupan möglich, einen Zugang zu S2 zu finden,
weil das Begehren im Subjekt bestehen bleibt. Bei Keating ist
dieser Zugang und damit das Subjekt für immer verloren.

Mir scheint es sinnvoll, den Herrensignifikanten zu nutzen,
um den Platz des vermissten Signifikanten nicht zu überse-
hen, und damit zu erkennen, dass der Herrensignifikant letzt-
lich grundlos ist. Keatings Weg zu beschreiten, aus dem Herren-
signifikanten eine asymbolische, genießende Autoritätsinstanz
zu machen, stabilisiert nicht nur die Ordnung in ihrem Bestehen.
Weil kein Platz für Kritik mehr vorhanden ist, verwehrt er uns
auch in einer fundamentaleren Weise unsere Freiheit – was üb-

106



rigens der beinahe unangreifbar scheinende Trump als Zwilling
Keatings, der Politiker, der keiner sein will, wunderbar zeigt.

Zupan undKlassenfeind in Gänze scheinen eine Illustration der
Maxime »ne pas céder sur son désir« zu sein. Der Schritt von einer
Ethik des Begehrens zu einer Ethik des Triebs bleibt aber wohl
offen. Zu sehen, dass letztlich auch der phantasmatische Rah-
men des objet a relativiert werden darf – im Falle Zupans das
Wertlegen auf symbolische Professionalität, die ihm ex negativo
Genießen ermöglicht, als Ärger oder Hohn bei einer Übertretung
– und damit das an diesen angelehnte Begehren zum Genießen
werden kann, dass, wie es Alenka Zupančič so schön schreibt,
aus dem »That’s not it« aller dem objet a nicht entsprechenden
Objekte letztlich das »That’s not it« des objet a wird, scheint im
Film nicht ersichtlich.22

Wie so vieles im Film ist es aber doch angedeutet, nämlich in
der oben erwähnten Schlüsselszene: Zupan erklärt gerade der
Klasse den Unterschied von Passiv und Aktiv in der deutschen
Sprache. Im ersten an der Wandtafel stehenden und im Aktiv for-
mulierten Satz (»Ich öffne das Fenster«) sei »das Fenster« das
grammatikalische Objekt. Im zweiten, passiv konstruierten Satz
(»Das Fenster wird geschlossen«) sei es nun Subjekt. Während
Zupan dies erklärt, hört man durch den Lautsprecher fünf Schü-
lerinnen und Schüler seiner Klasse Anschuldigungen gegen ihn
vorbringen. Genau als er auf Deutsch das Wort »Objekt« aus-
spricht, (ihm bricht beim Unterstreichen der Wörter »das Fens-
ter« die Kreide), ertönt im Lautsprecher das slowenische Wort
»prêdmet«, »Objekt« also. Durch einen Schnitt, das Thema von
Zupans Unterricht und den Umstand, dass durch ein Objekt, den
Lautsprecher, kommuniziert wird, entfaltet sich die ganze Am-
bivalenz des Begriffs Objekt. Zupan ist merklich irritiert ob des
Zusammentreffens seines Beispiels mit der Rede der revoltie-
renden Schülerinnen und Schülern. Als er dann aber im Beispiel
zum passiven Modus wechselt, »das Fenster« also zum Subjekt
des Satzes wird, spricht er »Subjekt« beinahe enttäuscht aus.

Man könnte diese Szene nun so deuten, dass Zupan, der Leh-
rer, der durch die Dimension des Begehrens den »Tod des toten
Vaters«, die genießende Autorität eines Keating, ungeschehen
machen will, letztlich nicht mit dem »Mangel des mangelnden
Objekts« umgehen kann. Wenn nun in der Ethik des Realen tat-

107



sächlich das noumenale objet a ins Pathologische fällt und sich
damit zeigt, dass auch dieses scheinbar so erhabene Objekt nicht
einmal Fetisch, nicht einmal Stück Dreck, sondern letztlich ein-
fach ist,23 kann man es auch aufgeben.24 Und wäre dies nicht die
Lektion, die noch über diejenige des vielleicht im Begehren nach
einer neuen Form des Humanismus steckengebliebenen Zupan
hinausgehen würde?

1. Joan Copjec, Read My Desire: Lacan
against the Historicists, London 2015
[1994], Verso, 34.

2. Richard Boothby, Freud as Philoso-
pher:Metapsychologyafter Lacan, Lon-
don 2011, Routledge, 275.

3. Klassenfeind [Razredni sovražnik], 112
min, Regie: Rok Biček, Triglav Film
2013. Informationen zum Film findet
man hier: https://www.trigon-film.
org/de/movies/Class_Enemy [letzter
Aufruf am 10.12.2023].

4. Dead Poets Society, 128 min, Regie:
Peter Weir, Touchstone Pictures
1989.

5. Vgl. Todd McGowan, The End of Dis-
satisfaction? Jacques Lacan and the
Emerging Society of Enjoyment, Alba-
ny, NY 2004, SUNY Press, 41ff., und
Alenka Zupančič, A Perfect Place to
Die: Theatre in Hitchcock’s Films, in
Slavoj Žižek (Hg.), Everything You Al-
waysWanted toKnowaboutLacan (But
Were Afraid to Ask Hitchcock), London
1992, Verso, 73–105.

6. Siehe dazu Zupančič, Ethics of the Re-
al: Kant, Lacan, London 2000, Verso.

7. Vgl. McGowan, End of Dissatisfaction,
2ff.

8. Vgl. Peter Widmer,Die Lust amVerbo-
tenen und die Notwendigkeit, Grenzen

zuüberschreiten, Freiburg 1991, Kreuz-
Verlag.

9. Wie Mladen Dolar schreibt: »Letzt-
lich gibt es so etwas wie Deakusma-
tisierung nicht« (His Master’s Voice.
Eine Theorie der Stimme, übers. v.
Michael Adrian, Bettina Engels, Ber-
lin 2014, Suhrkamp, 95). Während
der Erfinder des »acousmêtre«, Mi-
chel Chion, meinte, dass es möglich
sei, diese enigmatische Instanz, z. B.
eine Off-Stimme, zu verorten, wider-
spricht ihm Dolar, weil: »Es muss
noch ein anderes Objekt als das Fe-
tischobjekt geben« (ebd.) – natürlich
das objet a. Wir sind deshalb nie in
der Lage die Stimme zu verorten, das
objet awiederum wird durch Fetische
verdeckt: −ϕ

a
, vgl. Žižek,The Plague of

Fantasies, London 2008 [1997], Verso,
105; Russel Sbriglia (Hg.), Everything
You Always Wanted to Know about Li-
terature but Were Afraid to Ask Žižek =
SIC, 10, Durham, NC 2017, Duke Uni-
versity Press, 125f.

10. Vgl. Jacques Lacan, Die Kehrseite der
Psychoanalyse. Seminar XVII, hg. v.
Jacques-Alain Miller, übers. v. Hans-
Dieter Gondek, Wien 2023, Turia +
Kant, 271f.

11. Es scheint, der sprichwörtliche »bo-
ne in the throat« wurde von nie-
mand anderem als Žižek hinzugefügt
(er holt seinen »Knochen« bei Lacan,
Subversion du sujet et dialectique du dé-

108

https://www.trigon-film.org/de/movies/Class_Enemy
https://www.trigon-film.org/de/movies/Class_Enemy


sir dans l’inconscient freudien, in ders.,
Écrits, Paris 1966, Seuil, 793–827: 820,
wie er hier erklärt: Žižek, For They
Know Not What They Do. Enjoyment
as a Political Factor, London 2002
[1991], Verso, 85, Fn. 28). Die deut-
sche Übersetzung des Lacan’schen
Originals lautet: »Das a präsentiert
sich auf dem Feld der Täuschung der
narzisstischen Funktion des Begeh-
rens sozusagen als ein unverschling-
bares Objekt, das dem Signifikan-
ten im Halse steckenbleibt« (Die vier
Grundbegriffe der Psychoanalyse. Semi-
nar XI, hg. v. Jacques-Alain Miller,
übers. v. Norbert Haas, Wien 2014,
Turia + Kant, 284). Žižek hat also
geschickt das Lacan’sche objet a mit
dem Hegel’schen »Der Geist ist ein
Knochen« (Georg Wilhelm Friedrich
Hegel, Phänomenologie des Geistes, in
ders., Werke in 20 Bänden, Frankfurt
a. M. 1986, Suhrkamp, III: 260) ver-
mählt, den er allerdings nicht ein-
fach als mit der Hegel’schen Kritik
der Phrenologie überwunden sieht,
sondern als phantasmatisches Ge-
genüber des Subjekts ($♢a), als objet
a, »aufgehoben« (vgl. Žižek,The Sub-
lime Object of Ideology, London 2008
[1989], Verso, 243ff.). Die Dialektik
von Phantasma, symbolischer Auto-
rität, dieser widerstehendem Realen
und, nicht zuletzt, dem Wissen dar-
um – $, S1, a, S2 – ermöglicht es
Žižek, nicht nur Hegels »Aufhebung«
– und damit dessen ganze Philoso-
phie mit Lacan – gegen den Strich
zu bürsten, sondern die Objektifizie-
rung des phantasmatisch-realen ob-
jet a zwischen Phallus (Φ, bzw. Her-
rensignifikant, S1) und Fetisch (−ϕ)
zu theoretisieren (etwas, wie sich
unten zeigen wird, das Zupan letzt-
lich nicht erreicht).

12. Einer der beiden existierenden Ar-
tikel zum Film – sieht man vom
den Film nur streifenden Artikel
von Daniel Deplazes (»Why Did
You Want to Be a Teacher?« Kultu-
relle Repräsentationen von Lehrkräf-

ten in Spielfilmen – Potenziale für die
Lehrer*innenbildung, in Herausforde-
rung Lehrer*innenbildung, 6:1 (2023),
457–471) und dem eher journalisti-
schen Artikel von Gianfranco Rebora
(Conflitto di classe, in LIUC Universi-
tà Carlo Cattaneo, 261 (2014), 93–96
http://gianfrancorebora.org/2014/
12/sviluppo-organizzazione-n-261
[letzter Aufruf am 10.12.2023]) ab –
weist ebenfalls hierauf hin, aller-
dings bezogen auf die Gesichtsdar-
stellung und die Blicke im Film, nicht
bezogen auf die Stimme (vgl. Barba-
ra Zorman, Obraz v velikem planu in
pripovedna Transparentnost (The Face
in Close-Up andNarrative Transparen-
cy), in PRIMERJALNAKNJIZEVNOST,
43:1 (2020), 75–95. Dass Zorman auf
Deleuzes »images-affections« ver-
weist, könnte als Symptom auf eine
unzutreffende Analyse hinweisen.
Der andere Artikel stammt von Mar-
kus Vorauer, »Lernen heißt nicht wis-
sen, wollen heißt nicht können.« Mit
Canetti in den Klassenraum. RAZRED-
NI SOVRAZNIK (Der Klassenfeind) von
Rok Biček, in Künstliches Licht, 5:11
(2017), 28–37.

13. Vgl. Žižek, Die Furcht vor echten
Tränen. Kryzsztof Kieslowski und die
»Nahtstelle«, Berlin 2011, Volk & Welt,
40ff. Das ist auch eine wichtige Sze-
ne in Vorauers Analyse, vgl. Lernen
heißt nicht wissen…, 35.

14. Vgl. Žižek, The Role of Chimney
Sweepers in Sexual Identity, in Inter-
national Journal of Žižek Studies, 7:1
(2016), 1–9 https://zizekstudies.org
/index.php/IJZS/article/download/7
11/717 [letzter Aufruf am 22.3.2025].

15. Žižek, The Sublime Object, 178.

16. Ebd., 178ff.

17. Siehe auch Žižeks Analyse von Carl
Schmitt: Carl Schmitt in the Age of
Post-Politics, in Chantal Mouffe (Hg.),

109

http://gianfrancorebora.org/2014/12/sviluppo-organizzazione-n-261
http://gianfrancorebora.org/2014/12/sviluppo-organizzazione-n-261
https://zizekstudies.org/index.php/IJZS/article/download/711/717
https://zizekstudies.org/index.php/IJZS/article/download/711/717
https://zizekstudies.org/index.php/IJZS/article/download/711/717


The Challenge of Carl Schmitt, London
1999, Verso, 18–37.

18. Der Unterschied zwischen Herren-
signifikant S2 und point-de-capiton
[»Stepppunkt«, s(A)] ist undeut-
lich. Bei Žižek verschwindet er voll-
ends, wie wiederum eines seiner
jüngsten Werke zeigt (vgl. Surplus-
Enjoyment: A Guide For The Non-
Perplexed, London 2022, Bloomsbury,
2). Ich beziehe mich auf McGowans
Verständnis in McGowan, Structure
and Signification, online videorecor-
ding, YouTube, 18. Juli 2021 h t t p s :
//www.youtube.com/watch?v=
A F 7 Q B X 9 t 2 8 c [letzter Aufruf am
10.12.2024], vgl. dazu auch ders., The
Absent Universal: From the Master Si-
gnifier to the Missing Signifier, in Pro-
blemi International, 2:2 (2018), 195–
214, sowie den Index zu »s(A)« von
Henry Krutzen, Jacques Lacan. Sémi-
naire 1952–1980. Index référentiel, Pa-
ris 2009 (2000), Anthropos, 927. So
verstanden, schließt der Stepppunkt
nachträglich den Bedeutungsvektor,
der vom Herrensignifikanten ausge-
löst wurde.

19. Diese Hegel’sche Denkfigur zeigt
sich in mehreren »Stationen« seiner
Phänomenologie des Geistes, z. B. in der
Kritik der phrenologischen Schädel-
lehre, die – in die Sprache des Struk-
turalismus übersetzt – die Signifi-
kantenunhintergehbarkeit ignoriere
(250ff.).

20. Lacans Formel für die fetischistische
Sichtweise, a♢$, ist genau die Um-

kehrung der Formel der Phantasie,
des »Interface«, $♢a.

21. Vgl. den Titel von McGowan: Enjoy-
ingWhat We Don’t Have. The Political
Project of Psychoanalysis, Lincoln 2013,
University of Nebraska Press.

22. Zupančič, Ethics, 244. Oder, wie es
Widmer klassischer schreibt: »dass
der Inzest eine große Enttäuschung
wäre«. (Subversion des Begehrens.
Jacques Lacan oder die zweite Revoluti-
on der Psychoanalyse, Frankfurt a. M.
1990, Fischer, 167).

23. Hegel urteilte, als er die Berge in
den Schweizer Alpen besucht hat-
te – im Gegensatz zu Kant, für den
mitunter die Natur das Erhabene
schlechthin war: »Der Anblick die-
ser ewig toten Massen gab mir nichts
als die einförmige und in die Län-
ge langweilige Vorstellung: Es ist
so.« (Karl Rosenkranz,GeorgWilhelm
Friedrich Hegel’s Leben. Supplement zu
Hegel’s Werken, Berlin 1844, Duncker
& Humblot, 483)

24. Die Betonung liegt auf dem »kann«.
Wenn man die Ethik des Triebs als
direkt zugänglich und nicht als Re-
flexivität, ja Genießen des Begeh-
rens versteht, landet man wieder im
fetischistischen Genießen, wie vie-
le Lektüren des späten Lacan und
dessen Konzept der »lalangue« zei-
gen. Siehe dazu etwa Žižek, Sex and
the Failed Absolute, London 2019,
Bloomsbury, 429ff., insbesondere
435.

110

https://www.youtube.com/watch?v=AF7QBX9t28c
https://www.youtube.com/watch?v=AF7QBX9t28c
https://www.youtube.com/watch?v=AF7QBX9t28c


Es zeigt sich

Karl-Josef Pazzini
Kunstwerke, Filme, Videos, um einige zu nennen, zeigen.1 Was
sie zeigen, ist nicht klar und nicht schon in den Objekten enthal-
ten. Es zeigt sich etwas, das danach ruft, in ein anderes Medi-
um übersetzt zu werden, über Grenzen gehoben zu werden. Da
steckt der Anstoß für Vermittlung und in der Vermittlung mög-
licherweise Pädagogik.

Eine Grenze, die auftaucht, ist schon überschritten mittels Un-
terstellungen und Vermutungen. Fast alle möchten von jenseits
etwas heimholen und etwas dalassen, jenseits. Zeigen über-
schreitet.

Es gibt von hier aus eine Brücke zur Klinik: Es wird Leid gezeigt
und es zeigt sich. Das muss nicht identisch sein. Und unbewusst
zeigt sich vermutlich nicht nur das Leid des Analysanten, wird
als Thema / sujet ausgeklammert. Der Analytiker zeigt sich hof-
fentlich mit der Zeit als jemand, der anders ist und anders weiß,
als zu Beginn unterstellt. Und er weiß nicht, was er zeigt. Dage-
gen hilft kein Schweigen. Und so tut jeder etwas ins gemeinsam
werdende Töpfchen. Das, was darin ist, entzieht sich der zielge-
nauen Kontrolle. Es arbeitet. Das ist die Übertragung, die im Pro-
zess nur eine ist,2 nicht fein säuberlich geschieden werden kann
zwischen Übertragung und sogenannter Gegenübertragung.

Was sich in den Kunstwerken zeigt, wartet auf eine Antwort
in einem anderen Medium, meist Sprache, Schrift oder anderen
Perzepten. Das wird deutlicher, wenn zu mehreren gleichzeitig
etwas, das sich zeigt, erahnt wird. Was will mir oder uns das
Kunstwerk? Es zeigen sich mit und anlässlich der Übersetzung
der künstlerischen Werke und Prozesse die Vermittler:innen,
Pädagog:innen und Wissenschaftler:innen als Befragte und Fra-

111

 



gende. Sicher darf und kann man artifiziell über Kunst sprechen,
als sei sie ein Objekt. Es ist aber nicht die ganze Wahrheit.

Weder die Werke noch die Interpreten der Werke sind als Zei-
ger:innen neutrale Instrumente, sie sind infiziert. Sie zeigen, was
gesehen werden könnte. Beide Seiten, die Künste und die Zei-
genden, sind als Objekte tätig. Sie wissen nicht, was sich zeigt.

Bewusste Aufmerksamkeit und Kontrolle
Heute möchte ich etwas davon zeigen, was der bewussten Auf-
merksamkeit entgeht und sogar entgehen muss. Dass ich etwas
zeigen will, fängt schon damit an, dass ich hier stehe und rede.
Unvermeidlich zeigt sich etwas von mir, von meinen Begierden
und Begehren. Das weiß ich. Aber ich weiß nie vollumfänglich,
was ich zeige und was sich Ihnen beim Zeigen zeigt. Es geht um
einen Inhalt. Der wird noch zur Darstellung kommen. Das Me-
dium für den Inhalt ist mein Vortragen, ergänzt mit einer Zeige-
verstärkung | Powerpoint. Was sich dabei von mir zeigt, das habe
ich zu beeinflussen versucht: z. B. vor dem Kleiderschrank ste-
hend nach dem Motto: »Was ziehe ich an, wen ziehe ich an, was
zieht mich an?«, wie es die Kunstpädagogin Regina Troschke for-
mulierte.3 – Und Sie, liebe Anwesende, wissen nicht, was sich
von Ihnen zeigt. Mit solchen Sprüchen könnte eine Paranoia in-
duziert werden. Damit arbeitet Aufklärung in der Aufforderung
zur Selbstdisziplinierung. Metaphorisch stehen dafür die Pla-
nungen Jeremy Benthams von 17874.

Die Selbstbestimmung forciert die Selbstüberwachung,5 die
Kontrolle dessen, was sich zeigt. Selbstoptimierung arbeitet am
Versuch, ein Bild zu geben, das schon anerkannt ist. Einige gu-
cken von klein auf schon intelligent. – Mein Lateinlehrer warte-
te mit dem Spruch auf: »Der liebe Gott sieht alles und ich sehe
viel.« Mit Rücksicht auf die Unberechenbarkeit dessen, was der
Lehrer sieht, sagte ich: »Da ist mir der liebe Gott lieber.« Seine
Antwort: »Ich werde dir zeigen, was du davon hast!« Lebenslan-
ges Lernen!

Schauspiel
Ich hätte vor 55 Jahren Schauspielunterricht nehmen können,
ein bisschen Histrionie. Dennoch würde ich nicht wissen, was
sich zeigt, was Sie aus Bewegungen und Reden in fortwähren-

112



Abbildung 1: Innenaufnahme aus einem der Gefängnisgebäude von
Presidio Modelo auf der Isla de la Juventud, Cuba. Fotografiert von Fri-
man, lizenziert unter der GNU Free Documentation License

der imaginärer Produktion herauskitzeln. Das, was sich zeigt, ist
eine Relation, aus der Vergangenheit übereinander geschichte-
te Beziehungen, entsteht jeweils frisch, interaktionell im Zeigen
und Sehen und natürlich in all den anderen kommunikativen
Kanälen, die geöffnet und pulsierend wieder geschlossen wer-
den. Auch das Verbergen zeigt etwas.

Die Bedingungen, unter denen ich hier heute Nachmittag in-
haltlich und persönlich mit Ihnen zusammenstoße, machen ak-
tuell, dass sich etwas zeigt.

Beim Reden und damit auch Zeigen werde ich am Rande ge-
wahr, dass Sie sich zeigen. Das, was ich davon bewusst, unter-
schwellig und unbewusst wahrnehme, geht in die weitere Arti-
kulation ein. Auditiv kann man mit Nuscheln versuchen, nicht
das zu zeigen, was man gerade zeigt. Double Bind. Das Tarnkap-
pensyndrom ist die rätselhafte Fähigkeit, übersehen zu werden.

Evaluation
Manche meinen, sie könnten kontrollieren, ob das Gezeigte auch
angekommen ist, Traum aller Evaluation. Selbst wenn es in
der gewünschten Weise reproduziert werden kann, heißt das
nicht, dass die gezeigten Inhalte angekommen sind. Auch hier
gilt: Einmal geschenkt, bleibt geschenkt. Wiederholen ist gestohlen.

113



Man kann nicht das, was man von sich gegeben hat, wieder ho-
len. Was damit geschieht, bleibt größtenteils offen oder könnte
erst in 25 Jahren abgefragt werden.6 Überprüft werden positives
Wissen und Können. Lehrer:innen müssen auf eine genaue Ab-
bildung des Inhalts und ihrer Intention, insbesondere wenn es
um Bildung geht, im Adressaten verzichten können.

Ein Spur dieser Verunsicherung kann bei manchen Referaten
gehört werden, wenn nach zwei oder drei Sätzen, die Vortragen-
den innehalten und ganz versonnen sagen: »Genau!« Eine audi-
tive Spiegelung.

2016
Als ich am Vortrag schrieb, passierte etwas Unheimliches: Mir
fiel ein, dass ich 2016 schon einmal einen Vortrag über das Zei-
gen in dieser Ringvorlesung gehalten hatte. Ich war schon weit
fortgeschritten im Übersetzen eines Beispiels aus meinen Analy-
senotizen. – Ich stellte fest: 2016 kam dieses Beispiel auch schon
vor. Verblüffend ähnliche Formulierungen fand ich. Dieses Mal
habe ich weiter ausgeholt. – Wie bei allen Analysen ist etwas un-
begriffen. Sie haben zwar ein Ende gefunden, aber keinen Ab-
schluss. Und so tauchen sie bei Gelegenheit wieder auf, um in
(die) Gesellschaft, hier an die Hörer der Vorlesung gegeben zu
werden. Sie enthalten auch Spuren des Zustandes der Gesell-
schaft, aus deren Mitte die Leidenden kommen. Das auftauchen
zu lassen, gehört zum Politischen der Psychoanalyse.

Aus meinem Notizbuch
Vor etwa einem Vierteljahrhundert kam eine Kunstpädagogin,
Frau A., knapp 40 Jahre alt, in die Praxis.7 Sie war verzweifelt un-
ter Druck, denn die Frühberentung drohte nach den Sommerfe-
rien. Sie kam Mitte Mai. Sie wollte Lehrerin bleiben. Zuvor war
sie in einer psychosomatischen Klinik wegen Burnout behandelt
worden.

Ich verfremde die Geschichte, damit die Anonymität gewahrt
bleibt. Sie kam aus einer anderen Stadt nach Hamburg. Sie woll-
te, wie sie sagte, nicht gesehen werden. Nach dem Klinikaufent-
halt und einem erneuten Versuch, die Arbeit wieder aufzuneh-
men, war sie ratlos. Sie hatte Medikamente gegen Angst bekom-
men, eine Verhaltenstherapie gemacht, sich pädagogisch und

114



didaktisch beraten lassen. War immer wieder hoffnungsvoll, gut
gelaunt in die Schule gegangen. Und scheiterte.>

Die Unterstellung – auch eine Art des Zeigens zwischen be-
wusst und unbewusst –, dass ich ein Subjekt sei, dass wisse, ein
Knowhow habe, ahne, was gut für sie sein könnte, brachte mich
ins Arbeiten. Ich schlug ihr eine klassische Kur vor. Jeden Tag ei-
ne Sitzung zunächst für drei Monate. Sie berichtete:

»Wenn ich den Klassenraum betrat, den Unterricht anfing, be-
kam ich nach spätestens zehn Minuten Angst, Unbehagen war
das Mindeste. Ich rettete mich meist bis zum Schluss der Stun-
de.« Das hielt sie durch, bis sie wieder so erschöpft war, dass
sie sich krankschreiben lassen musste. Wenn sie nach einem sol-
chen Tag nach Hause kam, ging sie ins Bett und zog sich die Bett-
decke über den Kopf. – Auch wenn ich methodisch verfremdend
versuche, nur auf die Worte zu hören, zeigen sich in ihnen Be-
wegungen, allerlei körperliche Sensation, ad hoc übersetzt aus
eigenen Erinnerungsspuren.

Es mir wurde klar, dass die Details der Arbeit und des sozia-
len Zusammenhangs in der Schule selbst schon rauf und runter
besprochen waren. In der Schule sei ein gutes Klima, mit dem
Kollegium käme sie gut zurecht, zuletzt weniger, weil sie sich
schämte, nicht, weil ihr irgendeine Unfreundlichkeit entgegen-
geschlagen sei. Es gab die eine oder den anderen, der skeptisch
war. Sie vermutete, dass sie sich die meisten fragten, ob sie denn
nicht simuliere.

Ich stand vor einem Rätsel. Die Bettdecke fiel mir auf, et-
was wirklich Besonderes war das allerdings nicht. Vielleicht war
es der Ton, die Betonung. Außer »verstecken«, »wärmen« und
»verschwinden« fiel mir nichts ein. – Ja, das sei schon richtig,
»verbergen«, weil sie sich so schäme. – Wir ließen beide auch
hier davon ab, eine unmittelbare Verbindung konstruieren zu
wollen. – Vertrauen aus Übertragung.

Ich schlug vor zu erzählen, was ihr sonst noch einfalle. Sie
hatte den Mut immer freier zu assoziieren. Das wiederzugeben
schaffe ich hier nicht.

Ihr langjähriger Lebensgefährte sei vor knapp zwei Jahren ver-
storben. Sie habe etwa vor einem Jahr endlich einen Mann ken-
nengelernt, etwas jünger als sie selbst, den sie sehr sympathisch
fand. Das schien auf Gegenseitigkeit zu beruhen. Sie scheute

115



sich, eine engere Beziehung einzugehen. Sie hatte Angst, dass sie
wegen ihres Alters, wenn sie sich denn nackt zeigen würde, ab-
gelehnt würde.

In meinen Notizen steht, dass sie assoziierte: »Sich nackt ma-
chen, authentisch sein, ohne Maske.« Das klang in der Formu-
lierung nach Zuflucht zu dem, was man so sagt.

Was ihr denn sonst noch einfalle?
Ich erzähle jetzt nicht alle Mäander, die sich wie Umwege

anhörten, die produktiv waren, nur einige Fragmente aus der
Nachträglichkeit.8

Sie erzählte, dass sie in ihrer Kindheit sehr oft von der Schu-
le – beide Eltern waren berufstätig – mit dem Tretroller zu ih-
rem Vater ins Fotoatelier gefahren sei. Sie fuhr am liebsten ent-
lang der Schienen der Straßenbahn, noch lieber wäre sie, sagt sie,
in den Schienen selbst gefahren. Das sei ihr aber ausdrücklich
verboten worden. Der Vater habe sie, wenn er gerade nicht un-
ter Arbeitsdruck stand, fotografiert, in unterschiedlichen Posen,
mal in Alltagsklamotten, mal verkleidet. Er habe sie dabei nie be-
rührt, kaum geredet, verschwand hinter dem altmodischen Fo-
toapparat unter einem schwarzen Tuch. Sie freute sich über die
Aufmerksamkeit, konnte sich aber keinen Reim darauf machen,
was den Vater interessierte. Mehr und mehr sei sie von dem Ka-
meraobjektiv verängstigt gewesen. – Hier ließe sich ausführli-
cher über den Zusammenhang von erahnt Sexuellem und Angst
handeln. – Das schlug dann manchmal in stillen Hass auf den
Vater um, der zu wissen schien, was er tat. Die Neugier des Va-
ters war animierend für ihre Neugier. Sie hasste sich selbst, weil
sie sich machtlos sah, hatte aber offenbar Wirkung auf den Va-
ter. Sie habe dem rätselhaften Blick des Vaters, des Objektivs, das
auf sie zeigte, nicht entfliehen können. Es war wie ein Bann. Sie
konnte sich nicht daran erinnern, je fertige Fotos gesehen zu ha-
ben. Auch deshalb habe sie keine Ahnung gehabt, worauf der Va-
ter so viel Energie verwendete. Sie fühlte sich geschmeichelt, be-
achtet, der Vater war munter, dann wieder still und hoch kon-
zentriert, angestrengt, manchmal wie ferngesteuert. Es sei kräf-
tezehrend gewesen, lange Zeit zu posieren. Sie sprach von Stun-
den. Der Vater wünschte bestimmte Haltungen, wünschte un-
terschiedliche Gesichtsausdrücke. Wenn sie dann von dem Ate-
lier nach Haus fuhr, hatte sie immer große Angst, mit dem Vor-

116



derreifen des Fahrrads [das Gefährt hatte sich verwandelt, paral-
lel zu ihrem Alter] in den Straßenbahnschienen hängen zu blei-
ben, nicht mehr rauszukommen und zu stürzen.

Der Vater sei früh gestorben.

Am Rande
Hier scheint die unhintergehbare Differenz zwischen Kind und
Erwachsenem auf: Die Modulierung der Grenzen zwischen Bio-
logie und Vorstellungs-, Artikulations- und Handlungsvermö-
gen (»Trieb« bei Freud) sind real unterschieden; sie können
mit Glück kognitiv verstanden werden, bedürfen ansonsten ei-
ner phantasievollen Verbildlichung oder einer kindlichen oder
erwachsenen Sexualtheorie. Das führt notwendig zu Missver-
ständnissen, die Ansporn für Neugier, Lernen, Erwachsenwer-
den sind – offenbar für Erwachsene auch Anlass für kitschige
Vorstellungen von Kindheit. Die Rede von der »Augenhöhe« ist
ein Beispiel.

Vor der Klasse
Ich teilte Frau A. den Gedanken mit, der sich mir aufdrängte,
spekulativ: »Ich habe den Eindruck, dass Sie sich von der Klas-
se fotografiert fühlen, 20 Augenpaare sind auf Sie gerichtet.«–
Es trat Stille ein, eine lange Stille, sie begann zu weinen. – In
den nachfolgenden Sitzungen kam ein Netz von Unerledigtem,
Konflikthaftem, sie in ihrer Einsamkeit Überfordernden zu Ta-
ge. Im letzten Jahr war alles das zusammengeschossen, wenn
sie eine Schulklasse betrat: die Trauer um den Vater, den Vater
nicht gekannt, erkannt zu haben, sich zeigen zu müssen, aber
auch zu wollen, beobachtet zu werden, ohne zu wissen, warum
und was beobachtet wurde; dazu der Wunsch gesehen zu wer-
den, nicht zuletzt vom neuen Freund. Sie vermutete, dass sie sich
dem schmerzlich vermissten Vater anverwandelt hatte, indem
sie Lehrerin wurde. Sie war Fotograf, Kamera, Kind, Beobachte-
te. Das ging nicht in derselben Situation auf: Sie wurde von den
Kindern beobachtet. Sie, die in freier Geste etwas zeigen woll-
te, nämlich Kunst, war eingeklemmt: Sie war Vater und Kind, die
Schüler, der Vater und die Kinder. Sie wehrte sich dagegen durch
die Kinder verändert zu werden, gleichzeitig war deren Verände-
rung ihr pädagogischer Auftrag, in diesen Auftrag inkludiert wa-

117



ren die geliebten Inhalte. Ansatzweise bewusst werden konnte
das erst in der Analyse. »Bekannt« war es dennoch.

Unheimlich
Es zeigt sich Frau A. etwas Unheimliches.9 Freud beschreibt das
Unheimliche als eine »Art des Ängstlichen«. Verdrängte Affek-
te tendieren dahin, in Angst übersetzt zu werden. Das Heimi-
sche, also Bekannte, wird heimlich und dann unheimlich, Freud
schreibt mit Schelling, »das Unheimliche sei etwas, was im Ver-
borgenen hätte bleiben sollen und hervorgetreten ist«.10 Frau A.
war mit der Dichte des Unheimlichen überfordert.

Scham
Scham spielte in die Arbeit als Lehrerin hinein, mit dem Zei-
gen eng verbunden, die Hemmung, etwas zu zeigen, mit einem
Übergang in Schuldgefühle. Scham ist ein sozialer Affekt, einer,
der vorwiegend im Sehen spielt. Die Künstlerin Andrea Büttner
spricht von der Grenze des Darstellbaren der Scham in der Bil-
denden Kunst. Sie tut das mit Beziehung auf Freud.

Scham ist erst mal ein unangenehmes Gefühl, und wir
alle versuchen Schamgefühle zu vermeiden. Scham be-
rührt eine Grenze von Darstellbarkeit. […] In der Scham
liegt radikales Potenzial, weil sie sich immer an gesell-
schaftliche Konventionen und Normen knüpft. Wo wir
uns schämen, da berühren wir den Bereich des nicht
Darstellbaren, in dem die Sprache und das Zeigen zu-
sammenbrechen. Scham ist anti-immersiv. Zugleich ist
Scham eine hilfreiche Emotion, weil sie ein heuristisches
Gefühl ist: Sie kann zur Methode werden, um genau die-
se Normen des Zeigens zu spüren und aufzudecken. In
der Ethnologie wird zwischen Scham- und Schuldkultu-
ren unterschieden.11

Frau A. schämte sich zu zeigen, wie sie aussieht, was sie wünscht,
wessen sie bedarf, was sie weiß und kann. Sie schämte sich we-
gen der Niederlagen im Kampf um das Lehrersein und ihres In-
teresses an der Kunst. Ihr intensiver Wunsch, ihre Begierde, et-
was zu zeigen, war zunächst animiert durch andere, wohl nicht
zuletzt durch die Neugier des Vaters, derer er sich auch schämte.
Sie erlebte es somit als genauso riskant, gesehen zu werden, wie

118



neugierig auf andere Menschen und Inhalte zu sein. Gegenwär-
tig war sie unsicher, ob überhaupt und was sie Bemerkenswertes
vorzuzeigen habe an Unterrichtsinhalt oder als mittelalte Frau.
Sie fürchtete, dass Verführung, aktiv wie passiv, nichts in Bewe-
gung setzen, kein Begehren sich zeigen würde. Die Gefahr war,
wenn das doch gelänge, dass ihre bisher mühsam im Zaum ge-
haltenen Bedürfnisse und Ansprüche sie überwältigen könnten.
Und dann war da noch die Verstärkung der Unsicherheit durch
das eine Paar Augen des neuen Freundes.

Sie war offenbar beinahe in die Schienen geraten, beinahe in
die Frühverrentung abgestürzt. Sie war dabei, gerade noch ein-
mal einen Schlenker zu machen.

Couch
Für den Fortgang der Analyse war förderlich, dass sie nur zwei
Sitzungen lang im Sitzen stattfand. Ich hatte, ohne Zusammen-
hänge zu kennen, schnell bemerkt, dass es für sie eine Tortur
war, sich zu zeigen und direkt angesehen zu werden. Sie legte
sich nicht ganz ohne Zögern auf die Couch, hatte den Mut und
das Vertrauen gefunden, sich dem auszusetzen, was sich indi-
rekt zeigte, assoziativ. Sie zeigte sich in dem, was sie sprach, und
durch die Bilder, die dabei in mir entstanden – für sie unsichtbar.
Meine Imaginationen waren eine unentwirrbare Mischung aus
dem, was ihr Sprechen auf dem Screen dessen evozierte, was ich
mir vorstellte. Das hinwiederum war die Basis fürs Hören, oh-
ne am Sinn zu kleben. Sie war sich auf diese Art, vermute ich,
sicher, dass ich sie nicht die ganze Zeit in ihrer Gestalt vor Au-
gen hatte, aber ich hatte sie im Blick. Diese leicht verschobene
Situation eröffnete einen kleinen Spielraum, der durch das Sich-
Zeigen-Müssen im Atelier und vor der Schulklasse verschlossen
war.

Ihr war vor der plötzlichen Zusammenhangserkenntnis nicht
klar, dass sie befürchtete, vielleicht auch hoffte, etwas von ih-
rer rätselhaften Geschichte mit dem Vater zu zeigen, zu zeigen,
was ihre Wünsche geblieben waren. Sie wollte vermeiden, dass
die Schüler:innen womöglich erkannten, dass die Kunst, die sie
unterrichtete, auch ein Schutz war, um nichts von sich zu zei-
gen.Derart geschwächt, hegte sie ihrerseits die Befürchtungen
vom Vater damals, den Schüler:innen und dem neuen Freund

119



jetzt, in eine eiserne Spur zu kommen, die sie stürzen lassen
könnte – artikuliert mit den Straßenbahnschienen von damals,
zur Zeit der Analyse als Metapher noch wirksam und nachträg-
lich zu einer sich selbst verstärkenden, Leiden bringenden Rück-
koppelungsschleife geworden, die trotz allen Widerstands in die
Frühverrentung führte.

Im unbewussten Sich-Zeigen liegen die Zeiten nebeneinander,
sind nicht linear sortiert.

Begehren als Geschenk
Die Analyse gab dem widerstreitenden Wunsch Raum, sich zu
zeigen, sich auch zum Objekt zu machen. Das kann ein aufre-
gender sexueller Wunsch sein. Voraussetzung war Vertrauen.
Denn es macht manchmal Angst, Wünsche und Begierden als
Geschenk sehen zu lassen oder in Empfang zu nehmen, damit
gegen eben jene Angst anzutreten (Angstlust), dem Begehren
des anderen entgegenzukommen, es zu zeigen, sich verletzlich
zu machen, die Seite der Stärkung nicht zu sehen, immer gera-
de noch in der sozialen Situation vertretbare Übersetzungen zu
schaffen. Das, was da zu zeigen ist, selbst ein Unterrichtsinhalt
oder Inhalt eines Vortrages, existiert nicht jenseits einer Perfor-
manz. Sehen lassen, was es vorher nicht gibt, was einer Darstel-
lung harrt.12 Dahin führt im Effekt der Voyeurismus der Schü-
ler:innen / des Vaters, aber auch der Lehrer:innen, sehen zu wol-
len, was die / der Andere kann, was sie bewegt,13 was sich von
den Vorhaben der Lehrenden an ihnen bewegt.

Exhibitionismus
DiIm Exhibitionismus (hier nicht als Pathologie, sondern als
Lust sich zu zeigen verstanden) geht es darum, Nähe und Di-
stanz zugleich herzustellen.14 Im Exhibitionismus zeigt das Sub-
jekt etwas, gibt etwas zu sehen, indem es sich zeigt, was aber
etwas anderes ist als das, was es zeigt.15 Dieses Zeigen hat et-
was Ironisches, ein Als-Ob. Zeigen ist ein Wechselspiel. Manch-
mal wird sogar etwas gezeigt, das so offensichtlich ist, dass es
bisher nur wegen dummer Angewohnheiten nicht gesehen wur-
de;16 im Wechsel dazu wird etwas, das nicht so offenkundig sein
soll, schnell verborgen. Zeigen ist enthüllen, auch von etwas, das

120



es so vorher nicht gab; ohne Verborgenes, das vielleicht nur der
Beleuchtung entbehrt, gibt es nichts zu zeigen, auch keine Lust.

Es zeigt sich mehr und anderes von den involvierten Perso-
nen und Inhalten, als je jemand wissen kann. Genau darin be-
steht die Produktivität. Zur Moderation in pädagogischen Zu-
sammenhängen ist der Bezug auf etwas Drittes wichtig, auf ei-
ne Sache, damit wird das rein zwischenmenschliche Sich-Zeigen
gepuffert, übersetzt, nicht zur Hauptsache. Dieses Dritte muss
immer wieder konstruiert werden mit Hilfe der artifiziellen Si-
tuation des Unterrichts.

Kunst ist dabei ein besonderer Fall, weil in ihr oft nicht klar
ist, was gezeigt wird, nur dass etwas gezeigt wird. Jemand muss
sich diesem Zeigen zur Verfügung stellen, in den Dienst der Sa-
che stellen, sie und sich zum sujetmachen. Kunstpädagogik sorgt
für eine Anerkenntnis, dass sich etwas zeigt, ohne immer schon
genau zu wissen was, und auch nicht, worauf es hinausläuft, und
dass sich in der kunstähnlichen Produktion etwas zeigt, was erst
vom anderen gewürdigt werden kann. Das wäre eine Basis für
weitere Differenzierungen,17 Vertrauen und Offenheit für diffe-
rentielle Spannungen.

Kunst hat Teil an der Dynamik des Exhibitionismus, z. B. in
Form der Ausstellung. Sie wurde vom Kultwert im Religiösen be-
freit, muss damit in der Ausstellung und deren Umfeld retroaktiv
zu etwas gemacht werden,

sie entfernt sich vom »festen Ort im Innern des Tem-
pels«, sie stellt sich nach Außen leer heraus und maxi-
miert ihren Ausstellungswert. Mit der Befreiung von der
Einzigkeit ihres Ursprungs tritt sie aus ihrer Fixierung
an die Einmaligkeit ihrer Stelle heraus, multipliziert ih-
re Erscheinung im Raum, wird aus einem Höhlenzauber
zur öffentlichen, virtuell demokratischen Exhibition und
macht jeden Raum, in dem sie sich zeigt, zur Ausstellung,
zu einem Museum.18

– Davon wollte Frau A. sich mitreißen lassen. Sie kam zunächst
nicht hinterher.

Objekt des Blicks
Der Wunsch, sich (oder ihren Gegenstand) zum Objekt des
Blicks zu machen, dürfte bei vielen Lehrer:innen virulent sein,

121



am anderen die eigenen Wünsche und Gedanken sich bewegen
zu sehen. Darin sind Schüler:innen und Lehrer:innen aufeinan-
der angewiesen, verwiesen. Motor hierfür sind Neugier und leid-
volle Erfahrungen.

Das zu unterstellen, ist das sujet, die Unterlage für den im Vor-
dergrund stehenden Inhalt und Zweck des Unterrichts. Dieses
sujet sind Menschen und Themen. Die Inhalte werden zu frucht-
baren Schauplätzen. Sie waren in der Erzählung der Kunstpäd-
agogin fast ganz verschwunden. Sie hatte lediglich erwähnt,
dass sie sich in der einen Klasse intensiv mit der Portraitfotos von
Thomas Ruff beschäftigen wollte.

Abbildung 2: Thomas Ruff: Por-
trät (P. Stadtbäumer) 1988. C-
Print. 25 x 19,5cm. https://www.
van-ham.com/de/kuenstler/th
omas-ruff/thomas-ruff-portrae
t-p-stadtbaeumer.html [letzter
Aufruf am 24.06.2025]

Abbildung 3: Blue-Ray Cover:
Peeping Tom von Michael Powell
(1959) https://www.arthaus.de
/peeping_tom-augen_der_angst
[letzter Aufruf am 24.06.2025]

Viel weniger »unschuldig« und schon fast überdeterminiert
war ein geplantes Projekt, das sie erwähnte, eine ausführliche
Filmanalyse von Peeping Tom von Michael Powell (1959).

Tagsüber arbeitet der unscheinbare Mark Lewis als
Kameraassistent in einem Filmstudio. Seine Kollegen
schätzen ihn, und niemand ahnt, dass er als Kind von
seinem Vater für psychologische Experimente im Rah-

122

https://www.van-ham.com/de/kuenstler/thomas-ruff/thomas-ruff-portraet-p-stadtbaeumer.html
https://www.van-ham.com/de/kuenstler/thomas-ruff/thomas-ruff-portraet-p-stadtbaeumer.html
https://www.van-ham.com/de/kuenstler/thomas-ruff/thomas-ruff-portraet-p-stadtbaeumer.html
https://www.van-ham.com/de/kuenstler/thomas-ruff/thomas-ruff-portraet-p-stadtbaeumer.html
https://www.arthaus.de/peeping_tom-augen_der_angst
https://www.arthaus.de/peeping_tom-augen_der_angst


Abbildung 4: Filmstill: https://www.arthaus.de/peeping_tom-augen
_der_angst [letzter Aufruf am 24.06.2025]

men seiner wissenschaftlichen Forschungsarbeit miss-
braucht wurde. Regelmäßig weckte der renommierte
Psychologieprofessor und Autor seinen Sohn nachts auf
und versetzte ihn in Angst und Schrecken. Mit Kamera
und Tonband hielt er minutiös die Reaktionen fest: ein
Horror, der sich einprägte.

Nach Feierabend fotografiert er spärlich bekleidete Mo-
delle für einen Zeitschriftenhändler, der die Fotos unter
der Ladentheke verkauft. Nachts dreht Mark Lewis seine
eigenen Filme. Er sucht Frauen (Prostituierte oder Sta-
tisten vom Dreh), denen er sich unter verschiedensten
Vorwänden nähert, um sie zu filmen. Während die Ka-
mera läuft, setzt er den wehrlosen Opfern ein Messer an
den Hals und richtet das Objektiv auf ihr Gesicht. Er will
nicht nur ihre Todesangst, sondern auch den entsetzten,
letzten Blick ihrer Augen angesichts des Todes einfangen.

Als er seine in etwa gleichaltrige Nachbarin Helen ken-
nenlernt, kann er sich langsam öffnen und positive Ge-
fühle entwickeln. Doch gleichzeitig gerät die Fassade sei-
nes Doppellebens ins Wanken und die Mordermittler ge-
langen auf seine Spur.19

Peeping Tom ist ein Film, in dem die Grausamkeit des Zeigenwol-
lens in Überspitzung vorkommt. Es ist darin auch der Kern der

123

https://www.arthaus.de/peeping_tom-augen_der_angst
https://www.arthaus.de/peeping_tom-augen_der_angst


Aggressivität der hier verhandelten Thematik vorhanden, die ich
wenig entfaltet habe.

Die beiden Unterrichtsthemen gäben Anlass, dies von der Seite
der Kunst noch einmal in Einzelfallstudien zu untersuchen.

Zum Schluss
Bei der Entscheidung für den Beruf der/s Kunstpädagog:in, in
der Vorbereitung auf den Beruf und für die Fähigkeit, Lehrer:in
zu bleiben, muss es egal werden, was wer wann alles sonst noch
zeigt und was davon entdeckt wird – in den Grenzen einer Ethik
des Berufs. Jede:r kann darum wissen, dass etwas sich zeigt, das
nicht beabsichtigt ist, so z. B. etwas vom singulären Realen ei-
ner jeden Person, der Ausgangspunkt des Begehrens zu lehren.
Dafür allmählich eine Darstellung zu finden, macht gute Leh-
rer:innen, wäre ein kreatives Symptom. Der Übergang zur in-
haltlichen Ausrichtung ist fließend. Mutig umzugehen, mit dem,
was nicht kontrolliert werden kann, wird auch zum Treibsatz
werden für die Vermittlung der Inhalte. Es zeigt sich dann etwas,
vom Begehren zu lehren.

Die eigenen Macken und die der Institutionen zum produkti-
ven Anlass für weitere Klärung der Sache und der Beziehungen
fürs Lernen und auch fürs Lehren zu machen, ist eine Chance –
in Kombination mit der tätigen Kritik an den vorfindbaren Ein-
richtungen. Vorbereitung auf den Beruf geht wachsam indirekt
voran: sich mit dem unabschließbaren Wunsch zu lehren und et-
was zu lehren möglichst offen auseinanderzusetzen. – Wer einen
solchen Wunsch an sich nicht entdeckt, sollte schon im Studium
die Frühberentung anstreben.

PS
Jacques Lacan schreibt: »Ich spreche mit meinem Körper, und
dies, ohne es zu wissen. Ich sage also immer mehr, als ich davon
weiß.«20

1. Das Manuskript war Grundlage
für einen Vortrag an der Universi-
tät Hamburg (11.7.2024). Die Vorle-
sungsreihe hatte das Thema Zeigen

und Sich-Zeigen. Kunstdidaktik als ex-
perimentelle Praxis, Sommersemester
2024. Die Spuren des Anlasses sind
erhalten geblieben.

124



2. Vgl. Jacques Lacan, Die vier Grund-
begriffe der Psychoanalyse. Seminar XI,
hg. v. Jacques-Alain Miller, übers. v.
Norbert Haas, Olten 1978, Walter,
243.

3. Regina Troschke,Szenender Lust.Was
ziehe ich an? Wen ziehe ich an? Was
zieht mich an?, in Karl-Josef Pazzini
(Hg.), Wenn Eros Kreide frißt. Anmer-
kungen zu einem fast vergessenen The-
ma der Erziehungswissenschaft, Essen
1992, Klartext, 171–174: 171.

4. Jeremy Bentham, Das Panoptikum
oder das Kontrollhaus, hg. v. Chris-
tian Welzbacher, übers. v. Andreas
L. Hofbauer, Berlin 2011, Matthes &
Seitz.

5. Vgl. Michel Foucault, Überwachen
und Strafen. Die Geburt des Gefängnis-
ses, übers. v. Walter Seitter, Frankfurt
a. M. 1977, Suhrkamp, 265; eine Fort-
schreibung findet sich in Zygmunt
Bauman, David Lyon, Daten, Droh-
nen, Disziplin. EinGespräch über flüch-
tige Überwachung, übers. v. Frank
Jakubzik, Berlin 2018, Suhrkamp.

6. Vgl. Karl-Josef Pazzini, Manche Stun-
den sind wie Zecken, in Kunst + Unter-
richt, 161 (1992), 47.

7. Anonymisierung und Pseudonymi-
sierung im Sinne von § 203 StGB.

8. Vgl. Jacques André, »Nachträglich-
keit« (»après-coup«) und ihre Überset-
zung in der Kur, in Psyche, 77:9–10
(2023), 798–823 https://doi.org/10
.21706/ps-77-9-798.

9. Mir im Übrigen auch. Wohl auch des-
halb habe ich die Geschichte zwei
Mal aufgenommen.

10. Sigmund Freud, Das Unheimliche
(1919), in ders., Gesammelte Werke,
London 1940–52, Imago, XII: 229–
270: 254.

11. Juliet Kothe, »In der Scham liegt
radikales Potenzial«. Gespräch mit
Andrea Büttner, in Metropol. Maga-
zin für Kunst und Leben, 16.6.2021
https://www.monopol-magazin.de/
interview-andrea-buettner-der-sch
am-liegt-radikales-potenzial [letz-
ter Aufruf am 11.7.2024]; siehe hierzu
auch Andrea Büttner, Shame, hg. v.
Mason Leaver-Yap, London/Berlin
2020, Koenig Books/KW Institute for
Contemporary Art.

12. Vgl. Jacques Lacan, Die Angst. Semi-
nar X (1962–1963), hg. v. Jacques-
Alain Miller, übers. v. Hans-Dieter
Gondek, Wien 2010, Turia + Kant,
240.

13. Vgl. ebd., 317.

14. Vgl. Jacques Lacan, Die Objektbezie-
hung. Seminar IV (1956–1957), hg. v.
Jacques-Alain Miller, übers. v. Hans-
Dieter Gondek, Wien 2003, Turia +
Kant, 321.

15. Vgl. ebd., 195.

16. Vgl. Karl Landauer, Zur psychosexu-
ellen Genese der Dummheit [1929], in
ders., Theorie der Affekte und andere
Schriften zur Ich-Organisation, hg. v.
Hans-Joachim Rothe, Frankfurt a. M.
1991, Fischer, 86–108.

17. Vgl. Jacques Lacan, Die Übertra-
gung. Seminar VIII (1960–1961), hg. v.
Jacques-Alain Miller, übers. v. Hans-
Dieter Gondek, Wien 2008, Passa-
gen, 377.

18. Werner Hamacher, Ausstellungen der
Mutter: Kurzer Gang durch verschiede-
neMuseen, in Thomas Schestag (Hg.),
›geteilte aufmerksamkeit‹. Zur Frage
des Lesens, Bern 1997, Peter Lang, 53–
90: 58.

19. So Wikipedia über den Film Peeping
Tom, Regie: Michael Powell, Michael
Powell (Theatre) 1960); https://de.w

125

https://doi.org/10.21706/ps-77-9-798
https://doi.org/10.21706/ps-77-9-798
https://www.monopol-magazin.de/interview-andrea-buettner-der-scham-liegt-radikales-potenzial
https://www.monopol-magazin.de/interview-andrea-buettner-der-scham-liegt-radikales-potenzial
https://www.monopol-magazin.de/interview-andrea-buettner-der-scham-liegt-radikales-potenzial
https://de.wikipedia.org/wiki/Augen_der_Angst
https://de.wikipedia.org/wiki/Augen_der_Angst


ikipedia.org/wiki/Augen_der_Angst
[letzter Aufruf am 06.07.2024].

20. Jacques Lacan, Encore. Seminar XX
(1972–1973), hg. v. Jacques-Alain
Miller, übers. v. Norbert Haas, Vreni
Haas, Hans-Joachim Metzger, Wein-
heim 1986, Quadriga, 128.

126

https://de.wikipedia.org/wiki/Augen_der_Angst


Sergio Benvenuto, Lacan, Kris and the
Psychoanalytic Legacy. The Brain Eater,
Abingdon/Oxon, New York 2024,
Routledge

Steffen Krüger
At this point of the interpretation I was waiting for the patient’s
reaction. The patient was silent and the very length of the
silence had a special significance. Then, as if reporting a
sudden insight, he said: ›Every noon, when I leave here,
before luncheon, and before returning to my office, I walk
through X Street [a street well known for its small but attractive
restaurants] and I look at the menus in the windows. In one
of the restaurants I usually find my preferred dish – fresh
brains.‹
Diese Szene, in der der psychoanalytische Ich-Psychologe

Ernst Kris eine klinische Vignette zur Darstellung ich-
psychologischer Methodik kulminieren lässt, wurde Mitte
des 20. Jahrhunderts zur Schlüsselstelle einer Debatte zur
psychoanalytischen Technik zwischen Lacanianern und Ich-
Psychologen. Noch heute bildet die Kontroverse über Kris’
Bericht von einem jungen Akademiker, der von der Fantasie
besessen war, er würde stets in Gefahr sein, die Ideen an-
derer stehlen, eine wichtige Grundlage psychoanalytischer
Orientierungen. Sergio Benvenuto hat nun mit Lacan, Kris
and the Psychoanalytic Legacy. The Brain Eater (2024) eine
120-seitige Studie veröffentlicht, die neues Licht auf diese
Kontroverse wirft, indem sie die Ungereimtheiten und Wi-
dersprüche, besonders in Lacans Ausdeutungen von Kris’
Vignette, ins Detail verfolgt.
Benvenuto zählt stolze sieben Male, in denen Lacan sich

zwischen 1954 und 1967 mit Kris’ Bericht befasst, und er

127

Re
ze
ns
io
ne
n

 



folgt Lacans Auslegungen bis hinein in ihre – oft vielsagen-
den – Ungenauigkeiten und inhärenten Widersprüche. In
insgesamt 27 kurzen Kapiteln, die, oft wie Miniaturen und
Gedankenstücke, in loser, essayistischer Form die Proble-
me von Lacans Kris-Interpretation von verschiedenen Seiten
beleuchten, gelingt es Benvenuto beeindruckend, die Ver-
ästelungen sowie die Strahlkraft dieser Interpretation für die
weitere Theoriebildung innerhalb der klinischen Psychoana-
lyse in ihrer Komplexität herauszuarbeiten. In einigen der
späteren Kapitel des Buches dreht der Autor dann seine Ar-
gumentationslogik um und nutzt die von ihm freigelegten
Einsichten, um Kerntendenzen aktueller klinischer Praxis kri-
tisch zu hinterfragen, oder ihnen vermittels eines Streitpunkts
der Kontroverse Kris-Lacan eine Alternative anbei zu stellen.
Den Fokus auf die Vater-Imago zum Beispiel, den man so-
wohl in Kris’ Fallbeschreibung als auch in Lacans Auslegun-
gen finden kann, nimmt Benvenuto zum Anlass, den starken
Bezug auf die Mutter in der heutigen analytischen Praxis zu
kritisieren: »The mother is almost always to blame for every-
thing (the father’s function has almost disappeared in current
psychoanalysis)«, schreibt er (S. 94).
Aber zu Lacans Kris-Rezeption selbst, die in Benvenutos

frühen Kapiteln minutiös aufgefächert wird. Zunächst, im Se-
minar 1 aus dem Jahr 1954, schließt sich Lacan Kris’ Inter-
pretation an und findet in der so verschlüsselten wie pro-
vokanten Antwort des Analysanden ein Beispiel des »vollen
Sprechens« (S. 87) – Benvenuto bemerkt richtig: »Lacan be-
came particularly interested in Brain’s case because he must
have found it very ›Lacanian‹« (S. 33). In Lacans folgenden
Lesungen, die 1956 ansetzen, verdunkeln sich sowohl seine
Bewertung von Kris’ Arbeit als auch sein Ton. Nicht zuletzt
auf Grundlage von teils despektierlich falschen Wiederga-
ben von Kris’ Text kann Lacan, wie Benvenuto zeigt, Kris vor-
werfen, dass er seinen Analysanden mit seinen Deutungen
zu einem Acting Out treibt. Kris schreibt, sein Patient sagte
ihm, er schaue nach den Sitzungen und auf dem Weg zu-

128



rück ins Büro, ob er auf den Speisekarten kleiner Restaurants
»Frisches Hirn« finden kann; Lacan hingegen behauptet di-
rekt, dass Kris’ Patient nach den Sitzungen bei ihm frisches
Hirn essen geht. Indem Kris’ Interpretation das verwerfe und
den Weg zu dem versperre, was den Analysanden umtreibe,
kehre im Einverleiben frischen Hirns dieses Verworfene wie-
der: nämlich die Lust an der oralen Zerstörung des Intellekts
und der Ideen anderer – so Lacan.
Benvenuto selbst bezeichnet seine Studie als Dekonstruk-

tion im Sinne Derridas – also als das Lockern verhärteter
Zusammenhänge und Auflösen lange bestehender und da-
durch völlig normalisierter Verbindungen. Wenn er mit Be-
zug auf Alessandra Campo schreibt, dass ein Acting Out das
Gegenstück zum performativen Sprechen ist, so wird darin
diese dekonstruktivistische Orientierung deutlich. Ein Acting
Out, so Benvenuto, ist eine Handlung, die den Sinn eines
Sprechens hat; das performative Sprechen dagegen ist ein
Sprechen, dessen Resultat eine Handlung ist (S. 42). Ein Ac-
ting Out, so Benvenuto, ließe sich in Kris’ Fallbeschreibung
nur erkennen, wenn der Analysand sich tatsächlich direkt
nach einer Sitzung mit frischem Hirn vollstopfte; in Kris’ Ori-
ginaltext ist dies weniger wahrscheinlich und damit die Aus-
sage als performatives Sprechen zu werten – als ein Phäno-
men, das Lacan hätte wertvoll erscheinen müssen. Während
Benvenuto somit kleinteilig herleitet, wie Lacan nur über un-
genaue und verfälschte Wiedergaben der Kris’schen Fall-
beschreibung seine eigenen theoretischen Positionen stär-
ken kann, gelingt es ihm parallel dazu, durch seine eigenen
theoretischen Wendungen diese Lacanschen Positionen der
Kris’schen Deutung wieder zuzueignen.
Das volle dekonstruktivistische Potenzial seiner Arbeit lässt

sich jedoch erst dort ausmachen, wo Benvenuto auf die ty-
pischen Dynamiken der Tradierung dieser Fallbesprechung
hindeutet:
For example, the prestigious leader of a Lacanian institute

wrote: ›At one point, when his patient complains about the

129



fact that he copies everything, Kris pulls out a book from the
library and shows him, proof in hand, that he has copied
nothing. The patient accepts this and – a famous episode –
goes to eat something after the session: fresh brains‹ (Eric
Laurent, bei Benvenuto, S. 55).
Weder gäbe Kris’ Text her, dass sein Patient wirklich fri-

sches Hirn aß, noch sei klar, ob Kris tatsächlich mit der
Konfrontation mit handfesten Beweisen – in diesem Falle,
das Bibliotheksbuch – das Wirklichkeitsverständnis dieses
Patienten zu überwältigen versuchte. Und doch ist es diese
karikierte Version, die in die Geschichte der Psychoanalyse
eingegangen ist. Benvenuto: »In fact, this version – comple-
tely erroneous, as we have shown – is what thousands of
Lacanians of the various schools learn in their training« (S.
55).
Bei aller Zuneigung zu Benvenutos dekonstruktivistischer

Verve muss ich bezüglich seiner betont großzügigen Aus-
legung von Kris’ Fallbeschreibung doch Zweifel anbringen.
Ich selbst habe mich in meinem Doktorarbeitsprojekt Kris’
Gesamtwerk gewidmet, um dort jene Ideen und Konzepte
herauszuarbeiten, die ihn während des Zweiten Weltkriegs
dazu befähigten, auf Alliierter Seite zu einem der wichtigs-
ten und einflussreichsten Propagandaanalytiker zu avancie-
ren. Es sind nicht zuletzt die Verbindungen zwischen Kris’
frühen kunsthistorischen Arbeiten, seinen kunstpsychologi-
schen und psychoanalytischen Beiträgen der 1930er Jahre
sowie seinen Texten zur Propaganda, die ihn zu einem be-
eindruckenden Denker machen. Im letzten Kapitel meiner
Arbeit jedoch zeichne ich nach, wie diese Verbindungen
in Kris’ späten klinischen Beiträgen selbst einen Hauch des
Autoritären annehmen und wie Kris’ Erfahrungen aus der
Propagandaforschung sich auf seine weitere Arbeit in der
Psychoanalyse ausgewirkt haben mochten. Die Eindrücke,
die sich mir hier auftaten, waren solche, die sich mit den kri-
tischen Kommentaren Lacans, die Benvenuto nun in seiner

130



Arbeit dekonstruiert, gut deckten, auch wenn mir Lacans po-
lemischer Stil dabei wenig hilfreich erschien.
Im Propagandakrieg gegen Nazideutschland ging es Kris

darum, die Funde des britischen Informationsdienstes der-
art zu verdichten, dass sie die Bedeutungsmuster und per-
formativen Routinen der NS-Propaganda freilegten. Derart
sollte der verdeckte, unbewusst gemachte Kern dieser Pro-
paganda zum Sprechen gebracht werden, sodass diese Fun-
de dann in Radiosendungen an die deutsche Bevölkerung
zurückgegeben werden konnten. Solche im wahrsten Sin-
ne ›schlagend überzeugenden‹ Deutungen sollten die deut-
sche Bevölkerung zurück auf den ›Boden der Tatsachen‹ ho-
len. Wenn Kris nun in dem von Lacan besprochenem Arti-
kel schreibt: »This study started on a descriptive level and
proceeded gradually to establish typical patterns of behavi-
or, present and past«, so wird über die weitere Fallbespre-
chung deutlich, dass dies ebenfalls einen schlagenden Ef-
fekt haben sollte. Die »large number of details of behavior«,
die er so sammelte und zu einem Charakterbild des Patien-
ten zusammenfügte, sollten, ganz nach dem Vorbild seiner
Arbeiten zur Propaganda, diesen Patienten ein verdichtetes
Bild seiner selbst vorhalten und ihn damit ebenfalls ein stück-
weit überwältigen.
Diese Strategie wird noch plausibler, wenn Kris in einem

späteren Absatz desselben Artikels über die produktiven Ef-
fekte aggressiver Impulse in der klinischen Arbeit schreibt:
»provided the patient had been suitably prepared for the ap-
pearance of aggressive impulses within the transference, the
wit of the interpretation may have struck home and created
insight«. Es ist vor diesem – hier kurz entfalteten – Hinter-
grund, dass ich mir weniger sicher bin als Benvenuto, ob
Kris’ nicht doch ein höheres Maß an Interventionismus ob
des Realitätsverständnisses seines Analysanden zu entfalten
suchte. In meiner Deutung der Kontroverse finde ich jeden-
falls gute Gründe, in Lacans Kritik des Interventionismus, des

131



»summaryism« und des Amerikanischen ›Adaptionismus‹ an
Kris mit einzustimmen.
Doch gerade aufgrund dieser Differenzen in den Lesarten

der Positionen von Kris und Lacan bin ich Benvenuto dank-
bar dafür, dass er Lacans Beweggründe für seine Kritik an
Kris beleuchtet hat. Im Stile einer klassischen psychoanalyti-
schen Verdachtshermeneutik konterkariert Benvenuto Lacans
Argumente gegen Kris mit Lacans Biografie und seinen eige-
nen Karriereambitionen. So warf Lacan beispielsweise Kris
vor, die Selbstvorwürfe des Plagiierens aufseiten seines Ana-
lysanden viel zu ernst zu nehmen – so etwas wie Plagiieren
gäbe es gar nicht; zugleich aber erhob Lacan selbst erbitter-
te Plagiatsvorwürfe gegen Kollegen (S. 7). Als ein weiteres
Beispiel verspottet Lacan Kris als neuen Papst der Psychoana-
lyse, ist jedoch selbst unbeirrbar auf das Einnehmen dieser
Position aus, ja versucht sogar eine Audienz beim echten
Papst zu erwirken, um mit ihm die Zukunft der Psychoanaly-
se innerhalb der Kirche zu diskutieren (S. 60).
Diese anekdotisch dargereichten Intrigen wirken nicht nur

als Auflockerungen in einem ansonsten dichten Text, sie die-
nen auch als wichtige biografische Kontextinformationen,
die helfen, Lacans Kris-Interpretation ins rechte Licht zu rü-
cken. Benvenuto kommt zu dem – meiner Ansicht nach rich-
tigen – Schluss, dass beide, sowohl Kris als auch Lacan, am
Rande des Dogmatismus argumentierten (S. 29). Kris ver-
suchte – erfolgreich in seiner Zeit – die Ich-Psychologie
als dominante psychoanalytische Orientierung zu festigen;
Lacan versuchte dasselbe mit seiner Tradierung des Freud-
schen Erbes, damals jedoch viel weniger erfolgreich. Kris’
Artikel lässt sich als Angriff, wenn auch in höflicher Form,
auf Melanie Klein und deren Weiterentwicklung der Psycho-
analyse in England verstehen; Lacan war in seinen Attacken
auf Kris und die Ich-Psychologie weniger höflich. Benvenutos
Urteil: »Kris and Lacan, insofar as they suggest that their stra-
tegy is valid, always, everywhere and with everyone, are both
wrong« (S. 29, Hervorh. im Orig.).

132



Letztlich jedoch bleibt Benvenuto in seinem Urteil Lacan
näher als Kris. Dass diese Nähe aber nie in blinde Lie-
be umkippt, macht seine Schriften interessant und wertvoll.
»[P]sychoanalysis […] aims at dissolving all forms of depen-
dence. First I would say to the parents, but also to surro-
gate addictions«, schreibt er, und fügt dann trocken hinzu:
»Some, in my opinion have an addiction to Lacan, of which
they should be weaned« (S. 105f.). Was ihn in Lacans Nähe
hält, ist dessen theoretischer Fokus aufs Genießen: »Laca-
nians will find pleasure when plunged into Lacanian theory,
which sees in every psychic form a form of jouissance. I mys-
elf often prefer Lacanian concepts to those of other schools,
precisely because Lacanian concepts lay bare something that
gives me enjoyment« (S. 99).
Es ist diese Affinität zum Genießen, die ihn auch auf

Lacans Seite hält, wenn er sein Schlussplädoyer zur Kon-
troverse Kris-Lacan gibt. Spät in seinem Text diskutiert er
die Ideale, die seiner Meinung nach jede psychoanalyti-
sche Orientierung verfolgt: Liebe, Authentizität und Nicht-
Abhängigkeit (als unterschieden von Unabhängigkeit). Er
schreibt:
So, when we look at these ideals summarized by Lacan

more closely, we realize that ego psychology has merely said
the same things, albeit in language which is by no means
philosophically correct. The ideal of human love becomes
the idealization of the genital relationship and the adaptation,
so to speak, of every person to her or his partner. The ideal
of authenticity is reformulated as a reinforcement of the ego,
insofar as only a strong ego, that is, a flexible one, can sustain
an authenticity that doesn’t amount to a pure surrender to
the dynamics of the drives or submission to a super-egoic
prescriptiveness. The ideal of non-dependence is summed
up in the ideal of the independent, mature Ego: that is, a
subject separated from the mother (from the Other, Lacan
would say) and individualized. (S. 107)
Meiner Meinung nach trifft er damit ins Schwarze.

133





Cynthia Fleury,Hier liegt Bitterkeit
begraben. Ressentiments und ihre
Heilung, übers. v. Andrea Hemminger,
Berlin 2023, Suhrkamp

Alissa Geffert

Die einzige Fähigkeit, in der das Ressentiment brilliert, ist:
zu verbittern, die Persönlichkeit zu verbittern, die Situation
zu verbittern, den Blick auf die Welt zu verbittern.

Max Scheler, Das Ressentiment im Aufbau der Moralen (zit.
nach Fleury, S. 24)

Dorthin, wo die Bitterkeit begraben liegt, inmitten des poli-
tischen Ressentiments, begibt sich die Philosophin und Psy-
choanalytikerin Cynthia Fleury in ihrer in Frankreich viel-
gelobten Intervention Ci-gît l’amer. Guérir du ressentiment
(2020). Diese nimmt sich eine Psychoanalyse des ressen-
timentgeladenen Subjekts vor, inklusive Heilungsvorschlag,
und psychologisiert dabei freiheraus jenes politische Phä-
nomen, das derzeit in allen demokratischen Gesellschaften
anzutreffen ist. Um trotz allem in dieser Welt zu bestehen, oh-
ne Ressentiment und Verbitterung, rät sie denen, die davon
betroffen sind, zur analytischen Kur (S. 182). Gelingt dieser
Rat ohne elitäre Anspruchshaltung an das Subjekt?

Fleury selbst bewegt sich an der Schnittstelle von poli-
tischer Philosophie und Psychoanalyse, zwischen Theorie
und Praxis, ist Professorin für Geisteswissenschaften und Ge-
sundheit am Conservatoire National des Arts et Métiers in Pa-
ris und arbeitet zugleich als Analytikerin. Am Hôpital Sainte-
Anne hat sie außerdem eine Professur am chaire de philo-
sophie à l’hôpital inne, den sie selbst eingerichtet hat: ein
interdisziplinärer Lehrstuhl, der in der ansonsten stark neu-

135

 



rowissenschaftlich ausgerichteten Psychiatrie der GHU Paris
angesiedelt ist.

Ihre Intervention choreographiert die Autorin in drei Tei-
len, die im Originaltitel bereits in einem mehrdeutigen Wort-
spiel angekündigt sind: L’amer, das Bittere, klingt im Fran-
zösischen genauso wie la mère, die Mutter; klingt wie la
mer, das Meer. La mer, la mère, l’amer,all diese Phasen sind
miteinander verknüpft, schreibt Fleury einleitend, und be-
zieht sich dabei metaphorisch auf die beiden notwendigen
(Entwicklungs-)Prozesse der Individuation und der Sublimie-
rung (für die Fleury den schwankenden Rhythmus des Mee-
res als Symbol einführt): »Jeder wird seinen eigenen Weg
gehen, doch alle kennen die Verbindung zwischen der mög-
lichen Sublimierung (la mer), der elterlichen Trennung (la
mère) und dem Schmerz (l’amer), diese Melancholie, die
sich nicht von selbst löst.« (S. 9) Das Bittere (l’amer), als
Figur, ergänzt hier also la mère und la mer um eine leidvol-
le, aber unvermeidbare menschliche Dimension. Das Bittere
bezeichnet bei Fleury eine anthropologische Gegebenheit,
die allerdings in unterschiedlichen Graden integriert oder
bewältigt werden kann. Ins Politische übersetzt, zeigt sich
diese Bitterkeit in Form des Ressentiments (S. 18).

Eine sehr figurale, assoziative Sprache ist bestimmend für
Fleurys Intervention, die sich durchweg zwischen politisch-
philosophischem Manifest und hoch allegorischer Erzählung
bewegt. Es ist nicht leicht, sich in der Symbolsprache der Au-
torin zurechtzufinden. Diese Rezension ist daher überhaupt
ein Versuch, Grundlinien des Textes herauszustellen.

Der dreigeteilten Bitterkeits-Analyse ist noch ein Axiom vor-
angestellt, das als moralische »Parteinahme« (S. 9) die Rich-
tung der Intervention bestimmen soll. Hier behauptet Fleury
die immer bestehende Wahlmöglichkeit jedes Menschen,
handeln zu können:

Hier gibt es eine Entscheidung, eine Parteinahme, ein Axi-
om. Dieses unantastbare Prinzip, diese regulative Idee lau-
tet: Der Mensch kann, das Subjekt kann, der Patient kann

136



[…]. Es handelt sich um eine moralische und intellektuel-
le Wahl in dem Sinne, dass darauf gesetzt wird, dass der
Mensch handlungsfähig ist, und vor allem wird der dem Pa-
tienten geschuldete Respekt auch von dieser Seite aufgerollt:
Er kann, er ist Akteur, der Akteur par excellence. (Ebd.)

An anderer Stelle schreibt sie noch schärfer von der
»Pflicht zur Sublimierung des Ressentiments« (S. 87). Schon
bei dieser Setzung drängt sich die Frage auf, von wo aus
Fleury spricht: Die intellektuelle Wahl treffen zu können, die
sie fordert, mutet angesichts soziokultureller und auch un-
bewussterKontexte von Ressentiment-Strukturen idealistisch
an. Fleury behauptet also, dass das Ressentiment vor allem
strukturell-psychologisch im Menschen angelegt ist und sieht
den einzelnen Menschen auch in der Verantwortung, es auf
dieser Ebene mit ihm aufzunehmen.

Im ersten Teil des Buches geht es zunächst um die Defini-
tion und Dynamik des Ressentiments, welche die Autorin in
einem Vielgespräch mit u. a. Max Scheler, Montaigne, Nietz-
sche, Hegel, Cornelius Castoriadis oder Wilhelm Reich zu
konkretisieren versucht. Mit dem Phänomenologen Scheler
bestimmt Fleury das Ressentiment als das »wiederholte
Durch- und Nachleben einer bestimmten Antwortsreaktion
gegen einen Anderen«, welche sich tief in das Zentrum der
Persönlichkeit einsenke (S. 18f.). An dieser Beschreibung
der affektiven Auslegung des Ressentiments setzt auch das
Bitterkeitsgleichnis an, denn Fleury vergleicht das Ressenti-
ment mit einer vom Kauen ausgelutschten Speise (S. 19). Mit
zunehmendem Ressentiment nehmen innere Divergenzen
ab, das Ressentiment sei »Verengung« (S. 80) und »Träg-
heit« (S. 55) der Seele.

Konkreter wird es, wenn Fleury versucht, dem politischen
Ressentiment eine Diagnose zu verpassen – und Patholo-
gien des Ressentiments entlang des DSM-IV klassifiziert. Hier
spricht sie sogar von »Ressentimentstörung« (S. 88) und
zeichnet Analogien zwischen politischen Ressentiments und
psychotischen oder narzisstischen Funktionsweisen nach. Ei-

137



ne Ressentimentstörung könne als eine solche bezeichnet
werden, wenn »invasive und sich wiederholende« (S. 92)
Strukturen bestehen. Diese Strukturen zeichnen sich durch
eine systematisch negativistische, feindselige und rachsüch-
tige Haltung aus (S. 88) – und können auch schon in der
Kindheit bestehen, etwa in Form der Unfähigkeit, mit der
elterlichen Trennung (la mère) umzugehen (S. 89). Es ge-
be eine Reihe an Pathologien des Ressentiments, die die-
se Strukturen beinhalten, darunter zählen auch Formen der
Schizophrenie mit Verschwörungswahn (S. 91).

Das Ressentiment sei stets fixiert gegen den anderen, es sei
nicht-relational. Ihm sei auch nicht notwendig eine trauma-
tische Erfahrung vorangegangen. Im Abwehrmechanismus
Ressentiment habe das Subjekt seine Fähigkeit zur Symbo-
lisierung und Sublimierung verloren (S. 91) und könne die
drei Figuren la mère, la mer und l’amer nur getrennt vonein-
ander erleben.

Auf einer zweiten Ebene führt Fleury die Entstehung des
Ressentiments, ebenfalls mit Scheler, recht holzschnittartig
auf ›die Demokratie‹ zurück, welche ihrer Struktur nach ein
System sei, das Ressentiments hervorrufe (S. 25). Das Res-
sentiment entstehe durch eine Diskrepanz zwischen aner-
kannter rechtlicher Gleichheit und der Realität konkreter Un-
gleichheiten (S. 29). Trotz der Aufgabe der Politik und eines
Rechtsstaates, soziale Bedingungen zu schaffen, die Ressen-
timents eindämmen, könne sich kein Individuum auf dieser
Pflicht ausruhen (S. 68), sondern müsse selbst ins Handeln
kommen. Fleurys Verständnis von individueller Verantwort-
lichkeit meldet sich hier also zurück.

Schon folgt auch ein erster Heilungsvorschlag: Fleury ist
der Auffassung, dass es bei den Menschen in der Fähigkeit,
zu ihrem eigenen Ressentiment auf Distanz zu gehen, radi-
kale Unterschiede gibt (S. 16). »Jeder durchläuft es, jeder
lässt sich von seinen Impulsen überrollen, aber nicht jeder
wird zu seiner endgültigen Beute.« (S. 145) Die Fähigkeit
also, das eigene Ressentiment zu befragen, muss erarbeitet

138



werden. Um die Welt wieder libidinös in Beschlag nehmen
zu können (S. 67), muss das Subjekt in die analytische Ar-
beit gehen, und dort gemeinsam seine Hartnäckigkeit be-
kämpfen. Fleury merkt aber auch die Schwierigkeit dieser
Behandlung an: »Die Neigung, sich einer Interpretation zu
verweigern, die aus dem Tief herausführen könnte, ist über-
haupt sehr typisch für das Ressentiment – sei es psychotisch
oder schwer neurotisch.« (S. 98)

Im zweiten Teil des Buches beschäftigt sich die Autorin
mit der Entstehung des kollektiven Ressentiments. Auch hier
holt sie Genese und Veränderbarkeit des Ressentiments pri-
mär nach innen und beschreibt sie anhand einer individu-
ellen und erlebenden Perspektive. Entlang von Theodor W.
Adorno und seiner Exil-Erfahrung versucht sie hier Sublima-
tionsfähigkeiten aufzuzeigen, die Adorno vor Ressentiments
und Bitterkeit haben bewahren können (S. 124). Auch das
soziologische Jahrhundertwerk Norbert Elias’ zieht sie als
gelungenen Versuch der Transformation, Sublimierung und
Symbolisierung von Bitterkeit/Ressentiment heran (S. 132).
Die Ausführungen zur Fähigkeit Adornos, »die Frustration
zu sublimieren und dem ressentimenthaften Überborden«
(S. 139) etwas entgegen zu setzen, verbleiben aber genauso
deskriptiv wie ihr erster Heilungsvorschlag. Zudem orientiert
sich Fleury in ihrer Sublimierungstheorie an herrschenden
kulturellen Standards: Für sie sind es vor allem die Geis-
teswissenschaften, die Kunst, die Literatur, alle ästhetische
Erfahrung, die einen möglichen Ausweg aus dem Ressenti-
ment bilden können (S. 241). Später im Text heißt es dann:
»Sobald das Wi-Fi […] nicht mehr funktioniert, herrscht in
den armseligen geistigen Behausungen Panik« (S. 285).
Mit allen Augen sieht die Kreatur das Offene – diese Zeile

aus Rainer Maria Rilkes achter Duineser Elegie schwebt über
dem letzten Akt der Intervention, die ganz dem Heilungs-
versprechen gewidmet ist. Das Offene zu wählen, bedeutet
für Fleury, das Neue zu wagen und das Staunen wieder zu
erlernen (S. 78). Dieser Prozess ist aber kein leichter, son-

139



dern analog zu einem psychoanalytischen Prozess mitunter
langwierig und schmerzlich. Auch mag das Danach von der
Enttäuschung geprägt sein, nicht die süße Fülle zu empfin-
den, nach der man sich gesehnt hat (S. 101).

In diesem letzten Teil bezieht sich Fleury stark auf den post-
kolonialen Theoretiker und Psychiater Frantz Fanon, in des-
sen Aufforderung zum Behandeln und Handeln sie ihr ei-
genes Axiom gespiegelt sieht (S. 197). Fanon selbst schrieb
und behandelte gegen die »ressentimentgeladene Psycho-
se« (S. 203) an und betonte den Kampf gegen sich selbst
und den eigenen Opferstatus, anstatt sich gegen andere
zu richten (S. 206). Alles, was diesen Kampf anfeuert, was
der Bitterkeit nur den geringsten Geschmack wiederzuge-
ben vermag, könne als Beginn eines Heilungsprozesses vom
Ressentiment gelten (S. 312).

Fleurys Intervention liest sich als Plädoyer für das Unbe-
stimmte, mutmachend, die analytische Herausforderung an-
zugehen, etwas affektiv neu zu erschaffen, was es nie ge-
geben hat (S. 60). Die Intervention schwankt zwischen Be-
vormundung und Zumutung und hat auch noch ein anderes,
sehr grundlegendes Problem: Das analytische Arbeiten an
ressentimenthafter Struktur, individuell wie kollektiv, erfor-
dertdie Handlungsbereitschaft des Subjekts. »Es ist unmög-
lich, das Ressentiment zu heilen, ohne dass der Wille in Akti-
on tritt« (S. 25), weiß die Autorin selbst. Und vergisst dabei,
dass das womöglich ein Zirkelschluss ist. Welches ressenti-
mentgeladene Subjekt will sich verändern?

Die Autorin nimmt das philosophische, politische und kli-
nische Problem des Ressentiments mit einer symbolisch auf-
geladenen, poetischen Sprache in Angriff. Das geht zuwei-
len zu Lasten der argumentativen Überzeugungskraft, ja der
Verständlichkeit. Andererseits gelingt es ihr auf diesem We-
ge, Worte für (bzw. gegen) das Ressentiment zu finden. Sie
kommt der Bitterkeit sprachlich so nah sie kann, nähert sich
ihr, um sie schließlich am Nacken zu packen. Die Literatur

140



als Stütze zu nehmen, das macht die Autorin den Lesenden
so selbst vor.

141





Grenzenlose Perversion
Eine Kurzrezension zu Avgi Saketopoulou,
Sexuality beyond Consent. Risk, Race,
Traumatophilia, New York 2023, New York
University Press

Hannes Halter
I have, in fact, written this book imagining you giving yourself
over to me, which is a strange thing to say given that I do not
know you. Neither do you. Let us begin. (S. 23)
Mit ihrem 2023 erschienenen Buch Sexuality beyond Con-

sent. Risk, Race, Traumatophilia lädt Avgi Saketopoulou die
Leserschaft ein, sich auf eine tiefgehende Auseinanderset-
zung mit den Themen Sexualität, Trauma und Konsens einzu-
lassen. Ausgehend von einer enigmatisch-perversen Sexua-
lität evoziert sie die Begegnung mit dem Anderen – sowohl
in als auch außerhalb des Egos. Saketopoulous Forderung,
sich ihren Gedanken zunächst hinzugeben, wirkt daher fast
wie eine Einladung zur Selbstreflexion, über die eigene Se-
xualität und deren Grenzen, welche sie im Folgenden dar-
legt.
Im Zentrum ihres Projektes steht dabei das Denken um

die transgressive Kraft der Perversion. Diese begreift sie
nicht als eine spezifische psychische Struktur, sondern als
polymorph-perverse Sexualität und lokalisiert diese, qua
Trieb und Unbewusstem, in allen Menschen. In sexuellen Mo-
menten, in denen Erfahrung und Lust an Grenzen getrieben
werden, entdeckt Saketopoulou Formen der Perversion als
Kräfte, psychische Traumen produktiv zu behandeln. Anstatt
sich auf die Wiederholung und das Durcharbeiten von Trau-
men zu konzentrieren, schlägt sie vor, einen Umgang mit
diesen zu finden und somit ungeahnte Potentiale freizuset-
zen. Saketopoulou entwickelt diesen Gedanken weiter und

143

 



prägt den Begriff des Limit Consent (Grenzzustimmung), der
nicht die affirmative Aushandlung von Grenzen zum Ziel hat,
sondern bewusst deren Überschreitung – also Transgressi-
on – in Kauf nimmt. Ihre Auseinandersetzung gipfelt in der
Besprechung des 2018 prämierten Theaterstücks Slave Play
von Jeremy O. Harris. Hierin wird die politische Dimension
ihres Projekts deutlich, denn die Begegnung mit der opa-
ken sexuellen Andersheit, die perverse Akte provozieren,
berührt zugleich rassistische Wunden. Dieses Theaterstück
fungiert dabei fast wie das In-Szene-Setzen ihrer psychoana-
lytischen Theorie und der Einfluss desselben, auf die Entste-
hung ihres Buches, ist nicht zu unterschätzen.
Saketopoulou führt die Lesenden in Sexuality beyond Con-

sent performativ an ihre eigenen Grenzen: Themen wie Piss
Play, Bondage oder Sadismus werden aufgegriffen, um ei-
nen Kontakt zur eigenen verborgenen perversen Sexualität
herzustellen. In ihrem Denken über Perversion entwickelt sie
einen Sog, der die Lesenden für das geforderte Vertrau-
en belohnt. Zudem bleibt Saketopoulou gewissen Grundprä-
missen der Psychoanalyse treu, erweitert ihren Ansatz jedoch
über dieses Gebiet hinaus, indem sie ebenfalls wertvolle Im-
pulse für Debatten in der Queer Theory, im Feminismus oder
in der Ästhetik liefert. Inwieweit sie jedoch mit ihrem weiten
Verständnis der Perversion einen substanziellen klinischen
Beitrag zum psychoanalytischen Diskurs leistet, bleibt zwei-
felhaft. Zwar gelingt es ihr, den Begriff anschlussfähig zu
machen und für neue Denkansätze zu öffnen, doch bleibt un-
klar, ob dies ausreicht, um das Phänomen umfassend zu be-
greifen. Zudem könnte der Vorwurf laut werden, dass sexu-
elle Perversion dadurch auf einen bloßen Turn-on oder Kink
reduziert wird, anstatt diese in ihrer Eigenart zu begreifen.

144



Siegfried Zepf & Dietmar Seel, Von der
Gesellschaft im Subjekt. Historischer
Materialismus und Psychoanalyse,
Gießen 2024, Psychosozial-Verlag

Hauke Kromminga
Siegfried Zepf und Dietmar Seel, so wird bei der Lektüre
des neuen Buches der beiden marxistischen Psychoanalyti-
ker schnell deutlich, muss man sich vorstellen als knallharte
materialistische Aufklärer, die vom Vagen, Unverständlichen
und Unbestimmten wenig halten. In dem im Herbst 2024 er-
schienenen Buch geht es ihnen um die hieb- und stichfeste
Anerkennung der Tatsache, d. h. um den »wissenschaftlichen
Nachweis« (S. 22), dass unsere Neurosen gesellschaftlich
bedingt sind. Während es dem »herrschenden Interesse«
genügen würde, »Krankheitsbilder festzustellen« (S. 34), wa-
gen sich Zepf & Seel an die »soziogene Morbidität« (S. 12)
und sehen sich dabei vor die Aufgabe gestellt, die Psycho-
analyse in eine materialistische Sozialisationstheorie zu inte-
grieren. Zu diesem Zweck haben sie sich vorgenommen, ein
weiteres Mal das Problem der Vermittlung von Psychoanalyse
und Historischem Materialismus aufzuwerfen.

Ihr diesbezüglicher Schlachtplan sieht zunächst die Ver-
teidigung des Historischen Materialismus sowie die Entkräf-
tung von grundsätzlichen Einwänden gegen die Vermittlung
von Historischem Materialismus und Psychoanalyse vor. Die
Autoren lassen dabei an ihrer marxistischen Überzeugung
keinen Zweifel aufkommen: demnach ist der Historische Ma-
terialismus eine fehlerlose Wissenschaft, deren Prognosen
allesamt richtig waren, wenn man sie nur richtig versteht, und
die Wahrheit des Historischen Materialismus ist auch nach
150 Jahren durch keinen Einwand entkräftet worden. Einzig

145

 



die Vermittlung mit der psychoanalytischen Theorie scheint
dem Marxismus noch zu fehlen; dass diese Vermittlung zum
ersten möglich und zum zweiten notwendig ist, ist für Zepf &
Seel ebenso sicher und so läuft etwa das Kapitel Psychoana-
lyse und Historischer Materialismus: Gemeinsamkeiten und
Unterschiede nach der Feststellung, dass sich die jeweiligen
Erkenntnisgegenstände unterscheiden, auf eine Aufzählung
epistemologischer und methodologischer Gemeinsamkeiten
hinaus. Der Weg für die Vermittlung scheint also eigentlich
bereitet – nur durch ein einziges Hindernis wird diese noch
behindert: durch den Triebbegriff der Psychoanalyse. Dieser
sei nämlich der Grund für das bisherige Scheitern der Ver-
mittlung von Psychoanalyse und Historischem Materialismus,
denn »während die Psychoanalyse das menschliche Verhal-
ten von ahistorischen Triebwünschen angetrieben sieht, be-
tritt in historisch-materialistischer Sicht das menschliche In-
dividuum die Welt nicht als präformiertes, mit inhaltlich be-
stimmten Triebwünschen ausgestattetes Wesen« (S. 118).

Die nötige Revision, die zwecks der Vermittlung von Psy-
choanalyse und Historischem Materialismus von Zepf & Seel
vorgeschlagen wird, erweist sich – wieder einmal – als ein-
seitig: denn während der Historische Materialismus fehlerlos
sei, müsse die Psychoanalyse ihre Annahme eines »präfor-
mierten, mit inhaltlich bestimmten Triebwünschen ausgestat-
teten« Triebes überwinden. Dafür erkennen Zepf & Seel in
Jean Laplanche den passenden Bundesgenossen: Laplanche
weise Freuds Triebbegriff als eine Erscheinungsform des Un-
bewussten der Eltern im Kind aus und »enträtsele« damit die
Triebnatur des Menschen als eine Erscheinungsform seiner
gesellschaftlichen Natur bzw. »entschlüssele« sie als natur-
haft verkannte Erscheinungsform des Sozialen (S. 44). Der
daran anschließend von Zepf & Seel vorgeschlagene Vermitt-
lungsversuch basiert auf einer Verkoppelung dreier Glieder,
welche da sind: der geläuterte Triebbegriff von Laplanche,
die Theorie der Interaktionsformen von Alfred Lorenzer und

146



der Bedürfnisbegriff bei Marx in seiner Interpretation durch
die ungarische Philosophin Ágnes Heller.

Heller beschäftigt sich in ihrer Arbeit Theorie der Bedürfnis-
se bei Marx mit den verschiedenen Facetten des Bedürfnis-
Begriffs bei Marx, der die »geheime Hauptrolle« in dessen
Werk spiele. Zepf & Seel beziehen sich vor allem auf einige
Stellen des Werkes, an denen Heller auch jene Bedürfnisse,
die von Marx als »natürlich« bezeichnet werden, als letztlich
gesellschaftlich bedingt interpretiert, da die Art und Weise
seiner Befriedigung das Bedürfnis bestimme und dadurch
vergesellschafte. So falle die Erzeugung der Mittel zur Be-
friedigung eines Bedürfnisses mit der Erzeugung dieses Be-
dürfnisses selbst zusammen. Zepf & Seel verknüpfen diese
Überlegungen mit der Psychoanalyse, indem sie Freuds be-
rühmte Beschreibung des Befriedigungserlebnisses vor allem
interaktionell lesen: die Mutter qualifiziere durch ihre Reak-
tionen auf das kindliche Verhalten »den abstrakten Bedarf
des Kindes in spezifische Bedürfnisse für das Kind« (S. 170).
Mit Blick auf Laplanche versuchen die Autoren, diese Figur
auf die »sexuellen Bedürfnisse« zu übertragen – Laplanches
Überlegungen zur Allgemeinen Verführungstheorie, die Zepf
& Seel als das Entstehen von »Ersatzbildungen des elterli-
chen Unbewussten aufseiten des Kindes« (S.171) zusammen-
fassen, würden mit Lorenzers Überlegungen zur Sozialisati-
on in Interaktionsformen gut zusammenpassen. Die Autoren
gelangen zu folgender Vermittlungsformel:

»Wie in Lorenzers Konzept zwingen auch in unserer Kon-
zeption zwar Bedürfnisse das Individuum, sich in Bezie-
hung setzen; aber sowohl die großen Körperbedürfnisse wie
die Ersatzbildungen des elterlichen Unbewussten erwach-
sen selbst aus der Interaktion als deren Resultat. Die her-
gestellte Form des Interagierens ist eine körperliche Ersatz-
bildung des mütterlichen und väterlichen Unbewussten, und
der Drang, diese Interaktion zu wiederholen, gründet an-
fänglich im Unbewussten der Eltern. […] Wir haben gese-
hen, dass die sexuellen Bedürfnisse, von denen wir handeln,

147



in der körperlichen Gestalt von Ersatzbildungen des mütter-
lichen und väterlichen Unbewussten strukturell mit den na-
türlichen Bedürfnissen, von denen Marx und Engels spre-
chen, gleichartig sind. Wie die natürlichen müssen auch
die in Gestalt von Ersatzbildungen des elterlichen Unbewuss-
ten auftretenden sexuellen Bedürfnisse des Kindes befriedigt
werden, wenn das Individuum am Leben bleiben soll. Bei-
de Bedürfnisarten existieren objektiv als Möglichkeiten im
Neugeboren, werden in der sozialisatorischen Praxis ver-
wirklicht, indem im Prozess der Befriedigung ihre subjekti-
ve und konkret-wirksame Existenzform hergestellt wird.« (S.
171).

Der Ansatz von Zepf & Seel läuft also darauf hinaus, dass
einerseits Laplanche zur Hand genommen wird, um die Ver-
suche von Lorenzer, eine materialistische Sozialisationstheo-
rie zu formulieren, zu erweitern. Auch Lorenzer sei nämlich
Zepf & Seel zufolge an seinem Triebverständnis gescheitert,
weil nach seiner Vorstellung durch das mütterliche Interakti-
onsangebot »aus dem Set möglicher Triebwünsche bestimm-
te Triebwünsche selektiert« werden würden (S. 109) – was
für Zepf & Seel bedeutet, dass Lorenzer an dieser Stelle ei-
nem veralteten Triebverständnis im Sinne von präformierten
Trieben anhängt. Mit Laplanche führen sie hier das elterliche
Unbewusste in Lorenzers Eltern-Kind-Interaktion ein, welches
als Quell-Objekt an Stelle dieses Sets möglicher Triebwün-
schen tritt. Andererseits formulieren Zepf & Seel Laplanches
Überlegungen im Sinne von Lorenzers Interaktionsformen
aus, wenn sie z. B. deutlicher als Laplanche betonen, dass
es darum gehen würde, eine Einigung zwischen Eltern und
Kind bezüglich einer »Form des Interagierens« zu finden,
oder davon sprechen, dass die Eltern ihre »verpönten Be-
strebungen« dem Kind in einem »szenischen Ablauf« vor-
führen müssten (S. 163). Sowohl die »sexuellen Bedürfnis-
se« als auch die »biologischen Bedürfnisse« würden dabei
in der Interaktion bzw. im Prozess ihrer Befriedigung herge-
stellt. Der zentralen Frage, wie sich die beiden »Bedürfnis-

148



arten« eigentlich zueinander verhalten sollen, widmen sich
die Autoren jedoch nur oberflächlich: werden sie einfach
parallelisiert, dann bleiben Zepf & Seel hinter dem eigenen
Anspruch auf eine innere Vermittlung zurück, werden beide
unter eins subsumiert, dann geht entweder das zur Interakti-
on treibende biologische Moment oder jene sexuelle Spezi-
fik des Triebes verloren, um die es Laplanche geht. Zepf &
Seel verweigern hier gewissermaßen eine Antwort und ver-
allgemeinern Laplanches Allgemeiner Verführungstheorie ein
weiteres Mal: wo es Laplanche um die Einkreisung des Trie-
bes als genuinem Erkenntnisobjekt der Psychoanalyse geht,
sprechen Zepf & Seel lieber von »Bestrebungen« und wollen
den Begriff des Triebes ganz loswerden (schon vor mehre-
ren Jahrzehnten hatte Zepf diese Umdeutung der Triebe zu
Bedürfnissen vorgenommen, die in der Sozialisation herge-
stellt werden).

Richtig ist zwar die Feststellung von Zepf & Seel, dass der
psychoanalytische Triebbegriff einen Stachel in den Vermitt-
lungsversuchen von Psychoanalyse und Historischem Mate-
rialismus bildet, und richtig ist auch, dass zum Teil eine
Biologisierung stattgefunden hat, indem man »das Subjekt
lediglich als ein Naturobjekt begriffen [hatte], welches Na-
turgesetzen unterliegt, und damit als das verkannt [hatte],
zu dem es in der bestehenden Gesellschaftsform gewor-
den war: ein Objekt, welches bewusstlos der Herrschaft ent-
fremdeter Verhältnisse unterliegt« (S. 185). Zieht man aber
den nervigen Stachel Trieb, dann geht auch jene Dimen-
sion verloren, bei der es um die strukturelle Entzogenheit
des Objektes in der Erfahrung des Subjekts geht, durch
welche auch die Repräsentation im Symbolischen noch ein-
mal unterlaufen wird. Zwar wird in der Darstellung der Au-
toren deutlich, dass das Bedürfnis in einem gesellschaftli-
chen Code ausgedrückt bzw. symbolisch eingeordnet wer-
den muss, allerdings wird in ihrer Darstellung unterschla-
gen, dass es dabei ein Scheitern nicht nur bezüglich der bio-
logischen Bedürfnis-Homöostase des Individuums, sondern

149



auch bezüglich der sozialen Homöostase gibt. Bezeichnend
ist dabei, dass Zepf & Seel, während ihnen eine Paralleli-
tät zwischen dem Zusammenfallen von der Bedürfnisbefrie-
digung und der Erzeugung des Bedürfnisses bei Marx und
dem Zusammenfallen der Befriedigung und des Auftauchens
des Bedürfnisses in der psychoanalytischen Beschreibung
des Befriedigungserlebnisses auffällt, keinen Gedanken an
die Nachträglichkeit verschwenden – gerade die Nachträg-
lichkeitsstruktur zeichnet aber verantwortlich für die Entzo-
genheit des Objekts, mit der es die Psychoanalyse zu tun
hat, denn das fundamentalen Scheitern der Wunscherfül-
lung, d. h. das Misslingen der Herstellung einer Wahrneh-
mungsidentität, gründet in der nachträglichen Struktur. Die-
ses Scheitern liegt noch vor der Hinwendung zum äußeren
Objekt und somit auch noch vor jener Qualifizierung des
biologischen Bedarfs als Bedürfnis, durch welche sich das
Subjekt in der Realität und in der Interaktion mit der Mutter
verortet. Mit der Ersetzung des Triebes durch den Begriff des
Bedürfnisses verlängern Zepf & Seel hier gewissermaßen ein
Problem, das schon bei Laplanches Lesart vom Freudschen
Befriedigungserlebnis angelegt ist: den primären Wunsch
als halluzinatorisch erfüllbar zu verstehen, bei diesem be-
reits von einem Objekt zu sprechen und zu unterschlagen,
dass der Wunsch erst nachträglich ein Objekt gehabt haben
wird. Wenn Zepf & Seel im Folgenden das Unbewusste als
einen Bereich bezeichnen, der sich der kapitalistischen Ver-
dinglichung noch entzieht (S. 214), kann das, weil diese Di-
mension zugunsten der Idealisierung eines selbstkonsisten-
ten Bedürfnis-Subjekts vernachlässigt wird, nicht begründet
werden.

Man kommt dabei nicht umhin, dass sich in all der Selbst-
gewissheit, mit der Zepf und Seel ihre den Trieb rational ein-
fangende, konsistente Metatheorie präsentieren, ein Unbe-
hagen einschleicht: wenn die Überzeugungskraft der beiden
Autoren nachlässt, dann beginnen sie wie zwei ungeduldige
Alchemisten zu wirken, die sich an der freudomarxistischen

150



Hoffnung vom Auffinden der großen theoretischen Synthe-
se, von der endgültigen wissenschaftlichen Verrechenbar-
keit von Psychoanalyse und Marxismus, festgebissen haben
und in fester Überzeugung, dass es sich nicht um eine reale
Unmöglichkeit der großen Synthese handelt, sondern aus-
schließlich um eine Lücke des Wissens, gegen das Nicht-
wissen zu Felde ziehen. Mit dem Nichtwissen wollen sich
Zepf & Seel keinesfalls zufriedengeben; für sie müssen, so
wird deutlich, Psychoanalyse und Historischer Materialismus
unbedingt von ihren irrationalen Mucken befreit und klare
und kategorial nachvollziehbare Erklärungen zum Verhältnis
von Gesellschaft und Subjekt gefunden werden. Dem ge-
sunden Zweifel am eigenen, vermeintlich konsistenten Sys-
tem hätten die Autoren dabei mehr Raum geben können –
z. B., indem die Unvollständigkeit der bisherigen Theorie-
synthese auch als Zeichen einer realen Grundstruktur der
kapitalistischen Gesellschaft, einer Entzweiung von Gesell-
schaft und Individuum, verstanden worden wäre. Dann wäre
auch das Eingeständnis der Unvollständigkeit des eigenen
Wissens weniger ängstigend gewesen (sowohl in Bezug auf
eine »unvollständige« Sozialisationstheorie, die dann mög-
licherweise tatsächlich eine Lücke oder eine Unmöglichkeit
des sozialisationstheoretischen Rahmens abbildet, als auch
in Bezug auf den Trieb, bei dem man es dann möglicherwei-
se tatsächlich mit Repräsentanzen zu tun hat, über deren ex-
akter Herkunft ein Schleier des Nichtwissens liegt, der eine
Grenze der analytischen Methode anzeigt). Anstatt sich dem
Vermittlungsproblem – auch nach der Lektüre des Buches
von Zepf & Seel bleibt es das: ein Problem – ausführlicher zu
widmen oder die zentralen Vermittlungsbegriffe – die Inter-
aktionsformen von Lorenzer, die Marxschen Bedürfnisse und
ihre Interpretation bei Heller, sowie die Allgemeine Verfüh-
rungstheorie von Laplanche – ausführlicher gegeneinander
zu wenden, scheinen Zepf & Seel Laplanches Überlegungen
eher als glücklichen Fund zu verwenden, der eine Leerstelle
in der Formulierung ihrer Sozialisationstheorie füllen soll.

151



Stattdessen hätten Zepf & Seel mehr Gedanken darauf ver-
wenden können, dass man, obwohl die beiden sehr deut-
lich machen, dass sie das Bedürfnis nicht einfach mit der
nackten Biologie identifizieren, nicht umhinkommt, bei dem
für ihren Vorschlag zentralen Begriff des Bedürfnisses etwas
festgelegt Biologisches mitzuhören. Das nämlich zeugt nicht
nur von einem Alltagsbegriff vom Bedürfnis, der einfach
zufällig falsch-biologisch und durch die richtige Ansprache
durch einen anderen zu ersetzen wäre, sondern entspricht
einer kapitalistischen Wirklichkeit, in welcher, wie Marx in
den Ökonomisch-philosophischen Manuskripten feststellt, die
menschlichen Sinne den »rohen, praktischen Bedürfnissen«
untergeordnet werden und die Bedürfnisse »abstrakt« ge-
macht werden, indem sie auf bloße Bedürfnisse der Selbst-
erhaltung reduziert werden. So ist die Kategorie selbst Pro-
dukt einer Gesellschaft, in der Knappheit und Mangel auf-
rechterhalten werden.

Trotz der an einigen Stellen unnötigen Ausführlichkeit
und der Ungeduld an jenen Stellen, an denen etwas mehr
Zweifel- und Diskussionslust wertvoll gewesen wäre, gibt es
in Zepf & Seels Arbeit das kreative Moment der Zusammen-
führung bisher nicht zusammengebrachter Ansätze (Heller,
Lorenzer, Laplanche), wodurch das Buch als durchaus frucht-
bare Inspiration lesen kann, wer sich Gedanken um das Ver-
hältnis von Gesellschaft und Subjekt macht. Auch der in dem
Buch immer wieder formulierte Einspruch gegen eine psy-
choanalytische Praxis, die sich gemütlich im Individualismus
eingerichtet hat und dabei weder die Voraussetzungen ihrer
eigenen ökonomischen Verortung reflektiert noch die Konse-
quenzen, die diese für die eigene Theorie-Produktion hat, ist
in dieser Hinsicht eine wichtige Erinnerung. Legt man den
Anspruch an, dass Zepf & Seels Vorschlag die finale Groß-
theorie ist und die Akte geschlossen werden kann, dann
muss man natürlich von einem Scheitern sprechen. Glückli-
cherweise jedoch braucht es eine solche Großtheorie nicht,

152



um Psychoanalyse und Historischen Materialismus produktiv
zu konfrontieren.

153





Kai Rugenstein,Übertragung, Gießen
2024, Psychosozial-Verlag

Karl-Josef Pazzini

»Mit der Übertragung ist es ja über-
haupt ein Kreuz […]« (Freud an Pfis-
ter)

Das Buch vereinigt in sich eine handbuchartig systematische
Abhandlung und einen historischen Überblick der widerwil-
ligen allmählichen Verfertigung des Übertragungskonzeptes
bei Freud und folgender wichtiger Übersetzungen des in
sich schon bei Freud gemessen an den Forderungen dama-
liger und heutiger Wissenschaft nicht ganz konsistenten Kon-
zeptes. Mit den durch Zitate belegten Variationen erschließt
sich auch, warum das so ist, und macht Lust, weiter psycho-
analytisch zu denken – als Wissenschaftler.

Kai Rugenstein ist Diplom-Psychologe, Psychologischer
Psychotherapeut und Psychoanalytiker (DPG und DGPPT)

Das Buch erscheint in der Reihe Analyse der Psyche und
Psychotherapie. Diese Reihe »erläutert Konzepte und Begriff-
lichkeiten der Psychoanalyse auf dem neuesten Stand der
wissenschaftlichen Diskussion, zeichnet historische Entwick-
lungen nach und stellt sie in ihrer Bedeutung für die Therapie
aller Schulen dar.«

Wie in der Reihenbeschreibung wird auch im Buch der
Übergang zwischen Psychoanalyse und Psychotherapie nicht
eigens beachtet. Das ist wohl ein Effekt der Übertragung von
Psychoanalytikern auf Freud, der Einstellung von Analytikern

155

 



zu ihrer Arbeit, denen die Übertragung von Analysantinnen
und Analysanten entgegenkommt. Ein Wunsch nach Behand-
lung ist eine zunächst förderliche Unterstellung, jemanden
anzutreffen, der weiß und ahnt, was gut für einen ist, und
auch in der Lage ist, das programmatisch umzusetzen. Und
es genauso interessant, zu spüren und zu begreifen, was das
mit Analytikerinnen und Analytikern macht.

Kai Rugenstein bringt das Ubiquitäre der Übertragung auf
den ersten Seiten seines Buches ins Spiel, wenn er darauf
hinweist, dass Leser auch auf Texte übertragen. Er spannt die
Weite des Begriffs auf: Überweisungen, Krankheiten, Bot-
schaften, Affekte, usw. sind an Übertragung beteiligt. »Im
Vordergrund der Übertragung steht ein Prozess, dem ge-
genüber die an diesem Prozess beteiligten Akteure oder Ak-
teurinnen in den Hintergrund treten.« (8) Übertragung macht
mit den Beteiligten etwas im Moment der Übertragung selbst.

Solche feinen Differenzierungen wechseln sich ab mit ta-
bellarisch schematischen Darstellungen, wie sie von einer
Art Lehrbuch erwartet werden. Letztere signalisieren auch,
dass Übertragung verwirrt und proaktiv oder retroaktiv einen
ordnenden Impetus wachruft.

Zunächst und immer wieder hat es den Anschein, dass
Übertragung und Gegenübertragung schon existierende
und gut trennbare Prozesse wären. Rugenstein liefert selbst
Belege dafür, dass weder die Relation zesse, ja nicht ein-
mal due Separierbarkeit beider Richtungen geklärt ist. Ein
Konzept der Gegenübertragung als »Motor des analytischen
Prozesses […] begann erst mehrere Jahrzehnte nach Freuds
Tod« (52) wirksam zu werden. Hat das zu tun mit der Paral-
lelentwicklung immer bürokratischer werdenden Vorstellung
von psychoanalytischer Ausbildung, die dann auch immer
länger dauert? Rugenstein zeichnet nach, dass Freud die
Notwendigkeit eines Aufsatzes über Gegenübertragung sah,
von dem er gleichzeitig schreibt, dass ein solcher »unter uns
in Abschriften zirkulieren« müsste, also keineswegs öffent-
lich. Der Rezensent ergänzt, dass das der Seriosität und Wis-

156



senschaftlichkeit wegen fehlender sicherer Trennung vom
Objekt Abbruch getan hätte. Freud hatte die Hoffnung die
Gegenübertragung in den Griff zu bekommen, jene Posi-
tion, in die der Analytiker vom Analysant »versetzt wird«,
so Freud an Jung (56). »Versetzen« muss nicht, wie Rugen-
stein suggeriert, heißen, dass Freud gemeint habe, dass es
sich um eine bloße Reaktion handeln müsse. Das würde nur
dann so sein, wenn der Analytiker mit seinem Handeln nicht
in die Nähe eigener Wünsche, eines eigenen Begehrs kä-
me. Ein solches wird es geben müssen, sonst wäre Analyti-
ker so tot, wie sie sich manchmal hinter der Couch stellen
und es gäbe nur paradoxe heilende Nebenwirkungen der
Analyse. Das Buch lässt sich sehr gut als Training dafür be-
nutzen, die Gewissheit der Trennbarkeit zu befragen. In der
Übertragung auf die Psychoanalyse als Theorie und Praxis
hat der Rezent das bei Jacques Lacan gefunden. Seine An-
läufe, Übertragung zu reformulieren und den Status der Ge-
genübertragung darin zu umreißen, kommt Lacan ähnlich
wie Freud zu Konsequenzen fürs Theoretisieren nicht nur
innerhalb der Psychoanalyse, sondern auch für Ontologie,
Erkenntnistheorie und weiter Diskurse. Bei ihm ist wie bei
Freud Gegenübertragung für das reserviert, was der Fortset-
zung des analytischen Prozesses entgegensteht. Das ist si-
cher nicht nur der Widerstand des Analysanten. Rugenstein
kommt den beunruhigenden Auswirkungen der Übertragung
ganz nahe, wenn ihm durch genaue Lektüre von Freuds »Be-
merkungen über die Übertragungsliebe« (59) auffällt, dass
Freud »Realität« in Anführungsstrichen schreibt, wenn es um
die Frage der Artifizialität der Liebe in der Analyse geht. Er
bezeichnet das als die »Pointe des Ganzen« (60) »Realität
als Metapher? – Das ist Übertragung« (60) – Lacan wird
bei Rugenstein nur kurz erwähnt (106f).

Das Buch hat wesentliche Anregungen bei Jean Laplanche
gefunden. Rugenstein ist darin nicht ideologisch. Er gibt
Zeugnis davon, wohin die Übertragung(sliebe) fiel, die ein

157



anderer Name für Verlangen, Neugierde, Begehren zu ana-
lysieren ist und dieses am Laufen hält.

Dem Buch ist anzumerken, dass Übertragung fortwirkt »als
lebendige Vergangenheit […] unbewusst in der Gegenwart
[…] und in die Zukunft hinein« (13). Es gibt kein Jenseits der
Übertragung. Sie nimmt viele mediale Formen an wie Rugen-
stein andeutet: u.a. rhetorische, medizinische, magnetische
und linguistische. Bei Freud, entdeckt er »leseraktivieren-
de Textstrategien« (24), die zur Übertragung verführen. Der
Nachvollzug der Entwicklung des Freudschen Übertragungs-
begriffs geht über die Charakterisierung: falsche Verknüp-
fung, Substitution, Transposition, Übersetzung, Wunsch, As-
soziationszwang, Affekt(verschiebung), Vorstellung, Nach-
träglichkeit, Anlehnung, Abwehr, Affektbetrag, Abstinenz,
Liebe und Sexualität. Es ist das Verdienst der Berichterstat-
tung, deutlich zu machen, wie zentral Freuds Begriff der
Übertragung in der dauernden Umgestaltung, Renovierung
und Reparatur des Gebäudes der Psychoanalyse geworden
ist, ganze Neubausiedlungen sind so entstanden.

Rugenstein diskutiert verschiedene rationalisierende For-
men des Übertragungsverständnisses, hinter denen der
Wunsch des Patienten verloren gehe, etwas in Analytikerin-
nen oder Analytikern sehen zu wollen.

Es ist ein Verdienst des Buches, viele Positionen zu refe-
rieren, die sich kritisch mit den überzogenen Erwartungen
an die Nutzung der Gegenübertragung auseinandersetzen.
Es geht dabei immer um den Versuch der Beherrschung des
Unbewussten sei es auf Seiten des Analytikers oder des Ana-
lysanten, z. B. bei Merton Gill, Wilhelm Stekel, Franz Cohn.
Rugenstein erinnert an die entscheidende Frage Fritz Mor-
genthalers nach den unbewussten Wünschen der Analysan-
ten, die in ihren Analytikerinnen oder Analytikern eine be-
stimmte Gestalt zu finden hoffen (63). Er fasst die referierten
Ansätze in drei Registern zusammen: Beherrschen, Deuten,
Handhaben.

158



Bemerkenswert ist der Hinweis, dass es bei der Handha-
bung, mit Herbert Will, gesprochen Freud um den Hand-
lungsaspekt des Analysierens bei laufender, nicht aufgelös-
ter Übertragung gehe.

Betont wird mit Wilhelm Reich gegen Sterba (74), dass es
nicht um Distanz sondern um Empfänglichkeit für das frem-
de Unbewusste gehe, das, so könnte man ergänzen, umge-
kehrt aus Richtung Analytiker beim Analysanten emergiert.
Wenig bekannt, in eine ähnliche Richtung deutend, argu-
mentiert die enge Mitarbeiterin Sandor Ferenczis Fanny von
Hann-Kende, die die Unvermeidlichkeit der Gegenübertra-
gung, wie der Übertragung selbst, herausarbeitet (75). Die
manchmal euphorische Begrüßung der Position von Paula
Heimann zur Gegenübertragung wird begründete Skepsis
entgegengebracht: Die Gegenübertragung könne nicht In-
strument sein, um zu erfahren, was denn wirklich in den Ana-
lysantinnen und Analysanten vorgeht. Differenzierter aber
wegen der verspäteten Publikation weniger bekannt sind die
Beiträge zu Übertragung und Gegenübertragung des in Ga-
lizien geborenen Argentiniers Heinrich Racker, die die Re-
sponsivität im Arbeiten betont. Dieses Motiv finde sich auch
bei Donald W. Winnicott: Wir sollten unseren Analysanten
erlauben, etwas mit uns zu machen (81). Das hat Verwandt-
schaft mit den Auswirkungen der projektiven Identifizierung
bei Melanie Klein und Wilfried R. Bion (81).

Unter der Überschrift Intersubjektive Dynamik der Übertra-
gung. Sich abarbeiten am Anderen.« (91) wird das Kon-
zept von Jean Laplanche eingebracht. In dessen Zentrum
steht die Auseinandersetzung mit dem Anderen. Ich picke
nur etwas heraus: Bei dieser als Einführung wertvollen, sinn-
voll abgekürzten Darstellung einer umfänglichen Auseinan-
dersetzung ist dem Rezenten aufgefallen: Rugenstein unter-
scheidet immer zwischen den Positionen des Analytikers und
des Analysanten, im Überblick (92) zur Position Laplanches
ist diese Unterscheidung verschwunden. Ist das ein heimli-
ches Echo der Lehrjahre Jean Laplanches bei Jacques Lacan?

159



Lacan hat in unterschiedlichen Formulierungen davon ge-
sprochen, dass die Übertragung zunächst einmal eine sei
und nur methodisch von Gegenübertragung des Analytikers
gesprochen werden kann und es ferner nicht klärbar ist, ob
nicht auch die Übertragung des Analysanten, im Sinne der
historisch gängig gewordenen Unterscheidung, auch Ge-
genübertragung auf die Übertragung des Analytikers ist, zu
mindestens Anteile davon hat. Denn auch der Analytiker ist
porös.

Es wird eine eher klassische Anthropologie von Laplanche
genutzt, ein Einfallstor für Normatives: Wieso eigentlich ist
der Mensch viel zu früh geboren und nicht die anderen
Säugetiere viel zu spät? Schon in dieser Aussage zuckt
die Sehnsucht nach bürgerlicher Autonomie nach, zumin-
dest, was die Bewegung zur Nahrungsquelle angeht. Sie
wird Wunschprojektion bei Säugetieren gefunden und dar-
aus wird in der Mangelversion dann eine »biologisch veran-
kerte Sphäre der Bindung« (94).

Vielleicht ließen sich die produktiven Hinweise Laplanche
auf die »Verführung«, auf den sexuellen Impakt der Bezie-
hung zum Kind durch den Erwachsenen bei der Pflege, nicht
ausschließlich als Effekte eines infantil Sexuellen, sondern
zudem eines adult Sexuellen verstehen. Beides ist in der
Präsenz ungleichzeitig, war wohl nie symmetrisch, könnte
nur unter Beziehungen auf Augenhöhe als kompromittiert
bezeichnet werden (96). Hier kommt eine Reinheit und idea-
lisierte Symmetrie ins Buch, gegen die Rugenstein durch die
Auswahl der Ansätze und ihre kluge Diskussion angeht, ge-
gen die Sehnsucht nach einer Objektivierungsmöglichkeit,
die den Analytiker nicht anstecken würde

Um die Bezeichnung Kompromittierung zu retten, könnte
man sagen: Erst die nicht aufgehende, »verunreinigte« Sym-
metrie, die nie existierte, gebiert das Rätsel, das der gegen-
seitig Andere ist. Das folgende Erraten, wäre eine Überset-
zung für Übertragung, das Rätsel ist nach Grimm auch »in
dem allgemeinen sinne eines gegenstandes für sorge, nach-

160



denken und überlegung, daher auch conjectura, problema,
parabola, propositio glossiert«

Weiterzuarbeiten lohnt sich an der von Rugenstein mit
Laplanche und dessen Bezug auf Messmers baquet heraus-
gehobene energetische und materielle Dimension der Über-
tragung (102).

Behrzenswert ist Rugensteins Aufruf »Hände weg von der
Hermeneutik!« (110) Hermeneutik sei nicht »Aufgabe des
Analytikers, sondern die Aufgabe des Patienten«. Auch letz-
terer sollte nicht verstehen oder übersetzen, sondern ebenso
wie der Analytiker Momente oder Tage von transfert creux;
wörtlich ausgehöhlte Übertragung (110), erzeugen für über-
raschende Füllungen durch wen auch immer. Reflexe auf
die große Verunsicherung für den Bau von Theorien kann
man in der Rede von einer »ursprünglichen Übertragung«
(Laplanche zit. auf S. 111) sehen, so habe ich Rugenstein mit
Laplanche verstanden: Übertragung regt schon seit Urzeiten
zur Assoziation im Sozialen an. Das psychoanalytische Set-
ting wäre dann der fiktional und artifiziell wirksame Versuch,
immer wieder einen Fuß in die Tür einer für immer sinnhaf-
ten Schließfolgerung zu stellen.

Das entspräche auch Rugensteins Anregungen für die Pra-
xis (113ff.), die mit zehn Prinzipien abgeschlossen werden.
Deren 10. lautet aus der Sicht des Analytikers geschrie-
ben: »Ermögliche eine Übertragung der Übertragung: Arbei-
te nicht darauf hin, das Verhältnis zum Rätsel des Anderen
am Ende der Analyse abzuschließen, sondern es lebendig
zu halten und so ins Leben zu übertragen.« (141) Und wenn
das auch Maxime des Analysanten wird, dann ist das Wi-
derstandsmoment der Übertragung, deren andere Gestalt,
Movens für ein Ende der Analyse.

Übertragung als Widerstand ist ein bisschen zu kurz ge-
kommen im instruktiven Buch.

Das Buch ist ein instruktives Repetitorium mit neuen und
vergessenen Aspekten.

161





Peter Widmer,
Didaktik und Deixis
Die vorliegende, zur Allgemei-
nen Didaktik gehörende Ar-
beit, gibt mittels des erweiter-
ten, linguistischen Konzepts
der Deixis dem Sprechen sei-
nen vollen Wert. Grundlegend
sind dabei die Unterschei-
dung von énonciation / aus-
sagen, sprechen und énoncé /
Ausgesagtes, die auch Lacan
verwendet, sowie die struk-
turelle Vorgabe, dass das dis-
kursive Sprechen keine fixen
Referenzen hat – ein »ich« ist
nur so lange ein »ich«, wie es
spricht, und ein »du« nur so
lange ein »du« wie es zuhört.
Die Situierung im unsichtba-
ren Netz der deiktischen Be-
züge (vor allem Pronomina)
führt dazu, dass sich jedes
sprechende Subjekt am Ur-
sprung seiner zeitlichen und
räumlichen Bezüge zur Welt

wähnt. Das hat enorme Kon-
sequenzen für das Mitein-
ander, für die Anerkennung
der Anderen. Zugleich verliert
das Subjekt sein unmittelba-
res Sein, was Voraussetzung
seines Begehrens ist. Das in
Frankreich von F. Imbert ent-
wickelte Quoi-de-neuf (wie
auch Balint-Gruppen) sind
geeignete Formen, die Sub-
jektivität der Lernenden (und
Lehrenden) durch regelmässi-
ge Versammlungen, in der frei
gesprochen werden kann, zu
bereichern.

Jean-Marie Weber,
Schulabbrecher im
Zweischritt
Der Text geht der Frage nach,
inwieweit psychoanalytische
Konzepte hilfreich sind, um
die psychischen Ursachen des
Schulabbruchs zu klären. Bei

163

Ab
st

ra
ct

s

 



unseren diesbezüglichen Un-
tersuchungen, die auf vier In-
terviews mit zehn Schulab-
brechern basieren, stießen wir
auf die Problematik des Wie-
derholungszwangs, d. h. des
Todestriebs, als Reaktion auf
ein Zuviel an Druck. Außer-
dem haben wir untersucht,
inwieweit die Schulabbrecher
den Weg zurück in die Schule
gefunden haben.

Ulrike Kadi, Von der
Codevermittlung zur
Übersetzung. Lacan
lehren – nicht ohne
Laplanche
Lacans Lehre ist durch ei-
ne Vielzahl von psychoanaly-
tisch wenig gebrauchten Aus-
drücken, von unerwarteten
Wortschöpfungen und ihm
entwickelten Konzepten ge-
prägt. Die Vermittlung seiner
Theorien stellt Unterrichten-
de vor keine geringen Proble-
me. Denn dabei laufen Lacans
Signifikanten Gefahr, sich in
Codes zu verwandeln. Eine
Betonung der Rätselhaftigkeit
von Signifikanten, wie sie Jean
Laplanche ausgearbeitet hat,
kann helfen, solche Sackgas-
sen der Vermittlung zu verlas-
sen.

Gabriel Tupinambá, Es
gibt keinen Wisstrieb.
Emanzipation und
Institutionalisierung
von Jacques Rancière
bis Slavoj Žižek
Dieser Text untersucht die
Konsequenzen, die die psy-
choanalytische Entkoppe-
lung von Wissen und durch
Wissbegierde angetriebener
Befriedigung zeitigt. Folgt
man der Freud’schen und
Lacan’schen Hypothese, dass
unsere Befriedigung nicht von
dem herrührt, was wir ler-
nen, stellt sich die Frage, wie
wir die Stütze des Bildungs-
prozesses anders konzipie-
ren können. Im Blick auf den
von uns so genannten »Kri-
tischen Ansatz von Bildung«
– erläutert insbesondere an-
hand von Jacques Rancières
»Rückkehr zu Jacotot« – un-
tersuchen wir die symptoma-
tischen Beschränkungen ei-
nes solch kritischen Ansat-
zes. Dieser stellt einen Gegen-
satz zwischen dem emanzi-
patorischen Potential eines
gespaltenen Lehrpersonen-
Schüler_innen-Verhältnisses
und der institutionellen, die
beiden in ein stabiles Verhält-
nis bringen wollenden Gewalt
her. Mit den Schwierigkeiten,
die exakten Wissenschaften

164



zu lehren, erscheint das Sym-
ptom dieses kritischen Ansat-
zes.

Beat Manz, Schule,
Begehren, Gesetz
1961 wurde in Frankreich eine
neue Schulpädagogik mit dem
Namen »Institutionelle Päd-
agogik« gegründet. Sie steht
in der Tradition der Freinet-
Pädagogik, öffnete sich aber
auch den Einflüssen der In-
stitutionellen Psychothera-
pie in der Psychiatrie und der
Sozialpsychologie. Der Grün-
der, Fernand Oury, Lehrer in
einem Vorort von Paris, ver-
öffentlichte mit der Venezo-
lanischen Psychologin Aïda
Vasquez 1967 ein Buch, in
dem die neuen Vorgehens-
weisen im Unterricht einer
Schulklasse dargestellt wer-
den. Die Schülerinnen und
Schüler arbeiten und lernen
in kleinen Teams. Sie bespre-
chen ihre Zusammenarbeit
oder die Konflikte, die sie in
ihrem Wohnquartier erleben,
in dafür vorgesehenen Sitzun-
gen. Ourys Pädagogik wurde
zum Vorbild für viele Lehr-
kräfte. Diese treffen sich in
Arbeitsgruppen, in denen die
Probleme und Entwicklungen
einzelner Schüler und Schüle-
rinnen dargestellt, unter An-

leitung eines Psychoanalyti-
kers analysiert und manch-
mal als Falldarstellungen, sog.
Monografien, veröffentlicht
werden. Einer dieser psycho-
analytisch geschulten Super-
visoren, der in mehreren Bü-
chern solche Monografien ei-
ner gründlichen Analyse un-
terzieht, wobei er sich auf die
Psychoanalyse Lacans beruft,
ist Francis Imbert. Seine Ar-
beit soll in diesem Artikel ge-
würdigt werden.

Jonas Borer, Wo ist der
Klassenfeind? Ein
filmanalytischer
Zugang zu einer
pädagogischen Ethik
des Realen
Anhand der Analyse des Films
Klassenfeind wird gezeigt, dass
ein fetischistisches Verständ-
nis des der Sprache Entge-
henden dazu führt, Wider-
sprüchlichkeiten in Filmana-
lyse, Politik und Pädagogik zu
verleugnen. Durch die Film-
analyse, film- und autoritäts-
theoretische Überlegungen
und eine Gegenüberstellung
von Klassenfeind und Der Club
der toten Dichter wird gezeigt,
dass gewisse Entfremdungs-
prozesse mitunter sinnvoll
sind. Schließlich findet sich

165



ein Ausblick auf eine pädago-
gische »Ethik des Realen«.

Karl-Josef Pazzini, Es
zeigt sich
Es zeigt sich anderes, mehr
oder auch weniger als inten-
diert. Was sich zeigt, hängt
von Wünschen, Trieben, Ver-
letzungen, Konflikten ab,
auch das, was sich etwa an
Kunstwerken, Filmen und in
pädagogischen Prozessen zei-
gen kann. Die Relation »Zei-
gen« produziert etwas neben
und durch das bewusste Zei-
gen. Im Bereich der Pädagogik
sind Lehrer:innen und Schü-
ler:innen gleichermaßen im

Prozess des Zeigens und Sich-
Zeigens involviert. Es kann zu
Überraschungen kommen. Es
gehört zum Vertrauensvor-
schuss der Lehrer:innen an die
Schüler, der Lehren gelingen
lassen kann, etwas sich zei-
gen zu lassen, was nicht kon-
trolliert werden kann. – Er-
zählt wird ein Beispiel aus der
Psychoanalyse: Eine Lehrerin,
fast berufsunfähig, weil, wie
sich herausstellte, sich für sie
vor der Klasse etwas zeigte,
was sie nie und nimmer mit
der Lehrtätigkeit zusammen-
gebracht hätte, nicht wieder-
erkannt hat: Rätselhafte Si-
tuationen aus der Kindheit.

166



Artur R. Boelderl, Dr. phil. habil., ist Universitätsdozent am
Institut für Philosophie der Alpen-Adria-Universität Klagen-
furt sowie Senior Scientist im Arbeitsbereich Digitale Edi-
tion am Robert-Musil-Institut für Literaturforschung/Kärntner
Literaturarchiv ebenda, Redakteur von MUSIL ONLINE und
Redaktionsmitglied des RISS. Forschungsschwerpunkte: Phi-
losophie und Literatur(theorie) seit dem 20. Jahrhundert, Phi-
losophie und/der Psychoanalyse, Digitale Edition und Li-
teraturvermittlung online sowie Philosophische Natologie.
Jüngste Veröffentlichungen: Interdiskursive Parallelaktionen.
Robert Musil online kommentieren (mit Franziska Mader),
Wien 2023; Musil, diskursweise. Wirklich mögliche Kontexte
zum »Mann ohne Eigenschaften«, Paderborn 2024 (Musil-
Studien, Bd. 49).

Jonas Borer studierte Soziologie, Gesellschafts- und Erzie-
hungswissenschaften an der Universität Basel. Er arbeitete
als Sonderschullehrperson und ist heute als Dozent und Men-
tor an der PH FHNW (Institut Primarstufe, Professur Allge-
meine und Historische Pädagogik) beschäftigt. Er promo-
viert an der Universität Zürich in Erziehungswissenschaften
(bei Roland Reichenbach, Patrick Bühler, und Todd McGo-
wan). Der Arbeitstitel seiner Dissertation lautet: Das ordinäre
Objekt der Autorität.

Ulrike Kadi ist Psychoanalytikerin (WAP/IPA) in freier Pra-
xis. Sie hört, denkt, spricht und schreibt meist in Wien.

Beat Manz, Lic. phil. / Dr. scient. med., Studium der Psy-
chologie, der Psychopathologie und der französischen Li-
teratur an den Universitäten in Zürich und Genf; Schulpsy-
chologe am Schulpsychologischen Dienst des Fürstentums
Liechtenstein, 1989-2021; Fachpsychologe für Kinder- und
Jugendpsychologie (2001) und Psychotherapie FSP (2006);
Doktoratsstudium an der Privaten Universität Liechtenstein,
Medizinische Wissenschaft, 2017-2020, Dissertation (unver-

167

Au
to
r*
in
ne

n

 



öffentlicht): Hans Zulliger (1893-1965), Pionier der psycho-
analytischen Pädagogik und der psychoanalytischen Psycho-
therapie von Kindern und Jugendlichen. Psychotherapeut in
einer Praxisgemeinschaft.

Karl-Josef Pazzini, Psychoanalytiker in Berlin, bis 2014
Prof. für Bildungstheorie & Bildende Kunst an Uni Ham-
burg; Redakteur des RISS seit 2014 dann Herausgeber des
RISS von 2017-2023. Arbeitet z. B. zum Politischen des Kon-
zepts »Übertragung«, zur sogenannten »Laienanalyse« (Wie
wird man Laie?) und zum Entwurf des Revolutionsarchitek-
ten Boullée für ein »Muséum« als Utopie der bürgerlichen
Gesellschaft.

Gabriel Tupinambá ist praktizierender Psychoanalytiker,
Philosoph, Head of Social Strategy beim Alameda Insti-
tut und Mitglied des Kollektivs Subset of Theoretical Prac-
tice. Sein Werk The Desire of Psychoanalysis: Excercises in
Lacanian Thinking (Evanston: Northwestern University Press,
2021) hat große Aufmerksamkeit erregt. Gabriel Tupinambá
hat außerdem eine Monographie mit dem Titel Hegel, Lacan,
Žižek (Atropos Press, 2013) sowie zahlreiche Artikel und
Buchkapitel über das Verhältnis von Politik und Psychoanaly-
se veröffentlicht.

Jean-Marie Weber aus Luxemburg studierte zunächst Theo-
logie in Freiburg im Breisgau, anschließend Kommunikati-
onswissenschaft in Louvain-La-Neuve. Seine Ausbildung zum
Psychoanalytiker machte er an der medizinischen Fakultät in
Straßburg. Sein Doktorat in Psychologie (Psychoanalyse) ab-
solvierte er bei Serge Lesourd in Straßburg. Seit 2004 war
er an der neugegründeten Universität Luxemburg zunächst
als Dozent und später als Assistenzprofessor tätig. Nach der
Pensionierung arbeitet er weiter an der Universität und in
privater Praxis.

168



Peter Widmer, Dr. phil., Initiant und Mitbegründer (mit
Dieter Sträuli) der Zeitschrift RISS. Psychoanalytiker in eige-
ner Praxis in Zürich; Lehraufträge an der Universitäten Zü-
rich, Innsbruck und Fachhochschulen; Gastprofessur an der
Universität Kyoto; Lektorat an der Columbia University New
York. Mitbegründer des Lacan Seminar Zürich und der As-
soziation für die Freudsche Psychoanalyse (AFP). Buchpu-
blikationen: Subversion des Begehrens. Eine Einführung in
Jacques Lacans Werk (1997/2019); Angst. Erläuterungen zu
Lacans Seminar X (2004); Metamorphosen des Signifikan-
ten. Zur Bedeutung des Körperbilds für die Realität des Sub-
jekts (2006); Der Eigenname und seine Buchstaben. Psycho-
analytische und andere Untersuchungen (2010); Destruktion
des Ichs. Psychoanalytische Annäherungen an den Ursprung
menschlicher Aggression (2021). Zahlreiche Vorträge in der
Schweiz und im Ausland.

169





RISS Nr. 102

Nicolas Abraham/Maria Torok.
Poetik – Phänomenologie – Psychoanalyse

Psychoanalyse als Theorie ist Sprachtheorie, psychoanalyti-
sche Praxis ist Philologie. In vergleichbarem Ausmaß wie
für Nicolas Abraham gelten diese Sätze wohl sonst nur noch
für seinen Zeitgenossen und Rivalen Jacques Lacan – und,
freilich, jedenfalls in der Perspektive dieser beiden bedeu-
tenden Exponenten, für den Begründer der Psychoanalyse
selbst. In Abrahams Oeuvre begegnet man dieser innigen
Verbindung auf Schritt und Tritt: Da findet sich ein auf die
Poetik gegründeter Versuch einer psychoanalytischen Äs-
thetik neben dem, ein Gedicht auf die analytische Couch
zu legen; umgekehrt werden die Patienten, sei es auch
unter Anführungszeichen, Dichtern, ihre Erzählungen Ge-
dichten gleichgesetzt. Die Sprachtheorie kommt prominent
da ins Spiel, wo es um es die genetische Herleitung der
menschlichen Psyche aus der Kindheit, besonders ihren prä-
linguistischen und prä-symbolischen, im Wortsinn infantilen,
Stadien geht. Die uralte Frage nach dem Ursprung der Spra-
che aktualisiert sich in psychoanalytischer Brechung neu.
Für Abraham allerdings besteht der Ursprung der Signifi-
kanz nicht in einem symbolischen Akt der Etablierung se-
miotisch stabiler Relationen zwischen Zeichen und Bedeu-
tungen. Stattdessen ist er in der infantilen Artikulation, der lo-
cutio infans, zu suchen, die ihrer Institution als systemischer
Sprache unterworfen wird, aus eben diesem Grund aber als
ihre Substanz, ihr subjectum oder Zugrundeliegendes, vor-
aufgehen muss.

Redaktion des Hefts: Charles de Roche, Philippe Haensler

171

H
ef
ta
nk

ün
di
gu

ng

 





RISS – Zeitschrift für Psychoanalyse

Nr. 101
„Lacanitverstan: LACANsLEHREN“

Berlin/Frankfurt Januar 2026

Heftredaktion
Artur R. Boelderl, Peter
Widmer

Autor*innen
Jonas Borer, Ulrike Kadi, Beat
Manz, Karl-Josef Pazzini,
Gabriel Tupinambá, Jean-
MarieWeber, PeterWidmer

Herausgeber*innen
Marcus Coelen, Camilla
Croce, Judith Kasper, Arnd
Wedemeyer, MaiWegener

Redaktion
Artur R. Boelderl, Marcus
Coelen, Camilla Croce,
Thomas Diesner, Insa Härtel,
Iris Junker, Brandon Kaaz,
Regina Karl, Judith Kasper,
Larissa Krampert, Aaron
Lahl, Karl-Josef Pazzini, Erik
Porath, Kianush Ruf, Jonathan
Schmidt-Dominé, Arnd
Wedemeyer, Mai Wegener,

Peter Widmer, Alexandre
Wullschleger

Beirat
Monique David-Ménard (Pa-
ris), Mladen Dolar (Ljublja-
na), Maire Jaanus (New York),
Antonello Sciacchitano (Mai-
land), Samuel Weber (Pa-
ris), Slavoj Žižek (Ljubljana),
Hans Saettele (México), Juliet
Flower MacCannell (Irvine),
BruceFink (NewYork), Renata
Salecl (Ljubljana), Alenka Zu-
pančič (Ljubljana), Cormac
Gallagher (Dublin)

Technische Realisierung
Artur R. Boelderl, Jonathan
Schmidt-Dominé

Umschlag
ArndWedemeyer

Layout, Satz
Jonathan Schmidt-Dominé

173

Im
pr
es
su
m

 



ISBN
978-3-911681-03-2 (print)
978-3-911681-04-9 (eBook)

ISSN
1019-1976

eISSN
2944-0122
Die digitale Ausgabe dieser
Nummer des RISS kannonline
gelesen und kostenfrei herun-
tergeladenwerden: https://do
i.org/10.21248/riss.2025.101

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbi-
bliothek
DieDeutscheNationalbibliothek führt diese Veröffentlichung in
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische
Informationen sind online verfügbar unter http://dnb.d-nb.de.

RISS: Zeitschrift für Psychoanalyse ist eine Veröffentlichung des
RISS. Verein für Psychoanalyse e.V.
Pestalozzistr. 103
10625 Berlin

Weitere Informationen zu RISS. Zeitschrift für Psychoanalyse, zur
Redaktion und zumwissenschaftlichen Beirat sowie zur Bestel-
lung alter und aktueller Exemplare und anderem mehr finden
sich auf unsererWebseite: riss-psychoanalyse.de

Kontakt
info@riss-psychoanalyse.de

Diese Veröffentlichung, bis auf ausdrücklich gekennzeich-
nete Ausnahmen, steht unter der Creative-Commons-Lizenz
»Namensnennung-Share Alike 4.0 International« (CC BY-SA
4.0). Der Text der Lizenz ist unter https://creativecommons.or
g/licenses/by-sa/4.0/legalcode.de abrufbar. Eine Zusammen-
fassung (kein Ersatz) ist unter https://creativecommons.org/li
censes/by-sa/4.0/deed.de nachzulesen.

174

https://doi.org/10.21248/riss.2025.101
https://doi.org/10.21248/riss.2025.101
riss-psychoanalyse.de
mailto:info@riss-psychoanalyse.de
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode.de
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode.de
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.de
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.de



	Inhaltsverzeichnis
	Editorial: Artur R. Boelderl, Peter  Widmer: Lacanitverstan?
	Artikel
	Peter Widmer: Didaktik und Deixis
	Jean-Marie Weber: Schulabbrecher im Zweischritt
	Ulrike Kadi: Von der Codevermittlung zur Übersetzung
	Gabriel Tupinambá: Es gibt keinen Wisstrieb
	Beat Manz: Schule, Begehren, Gesetz
	Jonas Borer: Wo ist der Klassenfeind?
	Karl-Josef Pazzini: Es zeigt sich

	Rezensionen
	Steffen Krüger: Sergio Benvenuto, Lacan, Kris and the Psychoanalytic Legacy. The Brain Eater
	Alissa Geffert: Cynthia Fleury, Hier liegt Bitterkeit begraben. Ressentiments und ihre Heilung
	Hannes Halter: Grenzenlose Perversion
	Hauke Kromminga: Siegfried Zepf & Dietmar Seel, Von der Gesellschaft im Subjekt. Historischer Materialismus und Psychoanalyse
	Karl-Josef Pazzini: Kai Rugenstein, Übertragung

	Abstracts
	Autor*innen
	Heftankündigung
	Impressum

